
En la herencia lasaliana:  
Comunidad y Espiritualidad

Pedro Mª Gil Larrañaga1

Resumen

Como punto de partida, la reflexión considera la relación entre Comunidad y Mi-
sión. Así como parece lógico que la misión configure a la comunidad, es también 
natural que la comunidad configure a la misión. Es un movimiento recíproco en 
el que todo se transforma por el carácter de Signo de Dios que tiene la comunidad 
consagrada. La espiritualidad de la comunidad lasaliana se define como la expre-
sión de ese movimiento.

En segundo lugar, ya en el ámbito de la educación, se recuerda el camino de tres 
siglos desde la educación centrada en el conocimiento racional de la realidad hasta 
la educación centrada en el conocimiento de la relación o las relaciones. En ambos 
casos aparece un modelo de comunidad y de espiritualidad específico, según nazca 
en el compromiso con el conocimiento de los objetos o con el de la relación humana.

La reflexión concluye proponiendo tres pistas para la animación de la comunidad 
lasaliana y la formulación de su espiritualidad.

Palabras clave

configuración recíproca; signo; comunidad posible; evangelización y ministerios; 
contextos históricos; armonía interior.

1	 Hermano de las Escuelas Cristianas.

Sinite 199 (2025) 281-300
ISSN (impreso): 0210-5225 
ISSN (digital): 2792-1875
10.37382/sinite.v66i199.2852



282 Pedro María Gil

Entendemos por ‘espiritualidad’ la manera de vivir el Amor de Dios, 
es decir, el conjunto o sistema de protocolos tanto teóricos como con-

cretos que la fundamentan y expresan.

Para orientarnos en nuestra reflexión sobre el juego Comunidad-Espi-
ritualidad en el proyecto lasaliano proponemos un arranque no exclu-
sivamente lasaliano: san Juan Bautista de la Salle no es el fundador de 
las Escuelas cristianas sino de los Hermanos de las Escuelas cristianas.

Es una paradoja aparente: se trata de algo no exclusivamente lasa-
liano, por cuanto se puede igualmente referir a muchas otras ins-
tituciones y proyectos nacidos con el mismo modelo en los últimos 
tres siglos. Casi siempre se ha tratado no tanto de hacer una obra 
cuanto de constituir una comunidad capaz de animarla. 

De buenas a primeras este distingo puede parecer una obviedad 
inútil, pero no lo es. Basta preguntarse: ¿es lo mismo animar una 
escuela como un agregado de educadores o como una comunidad?

La respuesta ahorra muchas explicaciones y plantea a su vez nuevas 
cuestiones. Una de ellas se refiere, lógicamente, al ámbito de la espiri-
tualidad: ¿qué tiene de específico vivir el Amor de Dios en la escuela 
como comunidad?; ¿es lo mismo que vivirla como grupo de trabajo?

Comunidad, grupo de trabajo: enseguida se ve que bajo estas cues-
tiones aparecen la identidad y la historicidad de la llamada vida de 
perfección, que consiste siempre en vivir de un modo determinado 
el Amor de Dios, ámbito de la Espiritualidad.

Esta relación entre herencia lasaliana, vida de perfección y espiri-
tualidad conduce los tres pasos de esta reflexión.

1. Entre la Comunidad y la Misión

Instituciones como la lasaliana se constituyen en el juego entre tres 
áreas de relación: con Dios, con el grupo que se llama comunidad y con 
los destinatarios del compromiso apostólico. Suele dárseles los nombres 



283En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

de Consagración, a la relación con Dios; Comunidad, a la constituida 
por sus miembros; y Misión, a la obra, acción o resultado evangelizador.2 

Habitualmente establecemos una relación constitutiva entre ellas: 
cada una se configura desde su relación con las otras dos. Es un mo-
vimiento recíproco que no permite definir a ninguna de modo autó-
nomo. Por eso es mucho más adecuado describirlas como conjunto 
al precisar la identidad personal e institucional que las encarna.

1.1. Ida y vuelta

Esta situación de reciprocidad es de la mayor importancia, tanto en 
la definición de la institución como en la de su propuesta espiritual.

Puede ocurrir que en el fondo no encontremos ninguna dificultad 
importante en admitir que la ‘comunidad’ se configure desde la ‘mi-
sión’. Es natural que la vida diaria y la definición del grupo compro-
metido se diseñe en función de lo que ha de hacer.

Ese planteamiento, sin embargo, tiene un punto débil: la ‘comuni-
dad’ puede quedar totalmente absorbida por su acción, lo cual pue-
de llevarnos a situaciones absurdas. En concreto, todo el sistema 
que llamamos ‘consagración’ puede estar supeditado a la acción, se 
diga lo que se diga en contrario. 

Situación absurda, decimos: los votos, por ejemplo, pueden redu-
cirse a medios para trabajar mejor, con más estabilidad y eficacia. 
Con ello dejan de ser expresión de la consagración, para reducirse a 
utilidades. Una reducción podría admitirse si se refiriera a objetos 
materiales, pero de ningún modo cuando hablamos del amor, los 
bienes y la responsabilidad. Por esta razón la conciencia de los con-
sagrados se siente más que incómoda cuando encuentra que vive 
renunciando a realidades sumamente valiosas simplemente como 
facilitación para un trabajo que de por sí no lo requeriría.

2	 En la Institución lasaliana, se explicitó en la obra del Capítulo General de 1966-67. En 
estos últimos años se expresa con la terna Fe, Fraternidad y Servicio. Notemos que, si se 
olvida esta continuidad, puede perderse la perspectiva en aras de cierta actualidad fugaz.



284 Pedro María Gil

Entendemos por eso que la espiritualidad que acompaña estas situa-
ciones puede estar marcada por la generosidad y el sacrificio mucho 
más que por la fidelidad al Señor que llama y por su Amor. Puede de 
hecho estar construida para sostener el discurso de la eficacia insti-
tucional y entonces subraya más el sometimiento y la austeridad que 
la pobreza y la obediencia. La castidad, igualmente, puede de hecho 
caracterizarse más por el esfuerzo y la distancia que por el amor. En 
esa situación resulta problemático hablar de espiritualidad.

Ante ello afirmamos que entre la Comunidad y la Misión hay una 
relación doble o recíproca, y es muy fácil entenderlo. A esto nos re-
ferimos al hablar de definiciones conjuntas o recíprocas.

Por un lado, decimos, es el quehacer quien va configurando la vida 
de la comunidad. Es el primer paso, y éste el segundo: a su vez la 
Comunidad marca su quehacer y transforma el Trabajo en Misión. 

‘Misión’ no significa primariamente quehacer. Misión significa ‘en-
vío’, es decir, encargo que alguien debe ejecutar al servicio de quien 
le ha enviado y facultado para hacerlo. Así entendida la ‘misión’ es 
algo que se hace, ciertamente, pero de modo que al hacerse testimo-
nie o garantice el poder y el valor de quien ha enviado a su ‘misione-
ro’ para hacerlo. Lo que llamamos ‘misión’ es algo que se hace y que 
al hacerse se constituye en recuerdo del enviador. 

En este caso, al leerla desde su relación con la Comunidad, cuan-
do hablamos de Misión hablamos de una acción que significa algo 
que la trasciende. En efecto: cualquier comunidad va más allá de 
un contrato. Lo incluye, pero lo supera. Por eso entender así la Mi-
sión nos remite al concepto de Signo. Esto es lo que pone cualquier 
comunidad como la lasaliana en su escuela: la configura como un 
signo de quien la está constituyendo. Estamos hablando de la tras-
parencia del Amor de Dios.

En realidad, como saben tantas y tantas personas que han ido vi-
viendo este discurso a lo largo de los siglos, Dios se hace presente en 
sus vidas en el ir y venir desde su Comunidad a su Escuela y vice-
versa. Pues bien: ese movimiento y esa presencia es la Consagración.



285En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

Sólo si consideramos así las cosas, los votos religiosos son verdadera-
mente expresión de la Consagración. Sólo así. Y se entiende porque 
la ‘Consagración’ sólo puede ser obra del Único que puede consagrar, 
señal por tanto de la presencia de lo Sagrado. 

Desde ahí la Consagración supera infinitamente el ámbito de las uti-
lidades para convertirse en manantial de sentido a la vez que de ini-
ciativas concretas en el quehacer que llamamos Misión. A esto nos 
referimos al pretender que la Comunidad a su vez configura la Misión.

Cuando la Consagración anima la interacción entre la vida común y 
el quehacer, todo cambia. La Comunidad ya no es un grupo en apa-
riencia monástico; la Misión es otra cosa que un trabajo; y la mani-
festación de Dios no es exclusiva de una vida de retiro. Se entiende, 
por ejemplo, lo discutible del distingo entre contemplación y acción.

1.2. El sinsentido del utilitarismo

En la tradición lasaliana esto se entiende muy bien al considerar 
el paso de un modelo de ‘votos’ a otro, como ocurrió con la Bula 
de Aprobación. Hasta entonces, 1725, había ciertamente un tipo 
de compromiso votal que vinculaba a sus miembros. Era algo que 
unía a todos, hicieran ‘voto’ de obediencia/estabilidad y enseñan-
za, o no. Se trataba de algo así como un sacramento compartido, 
en el que participaban todos, simplemente por el hecho de vivir 
unos con otros.

A partir de 1725, en cambio, encontramos otro tipo de ‘votos’ en 
aquella Comunidad. Esta vez es la tríada monástica, introducida, 
no lo olvidemos, no por su propia iniciativa sino como aviso de con-
veniencia desde algún lugar de los trámites romanos. Eso hacía, y 
tampoco debemos olvidarlo, que aquella comunidad ya no solo tu-
viera una entidad respecto de la fe y el servicio educativo sino tam-
bién ante la ley civil: sus nuevos votos les constituían en entidad 
jurídica capaz de actuaciones comerciales.

En adelante se establecería algo así como una yuxtaposición entre 
la vida real y la configuración jurídica o incluso canónica de aque-



286 Pedro María Gil

lla comunidad. Lo contrario de aquella definición recíproca entre 
Misión, Comunidad y Consagración.

Afortunadamente seguirían manteniendo en sus Reglas Comunes el 
gran párrafo aportado por su Fundador en su última revisión:

“Es necesario que los Hermanos se apliquen a sí mismos y tomen por 
fundamento y sostén de la regularidad, lo que dice san Agustín al prin-
cipio de la Regla, a saber: que “quienes viven en Comunidad deben, ante 
todo, amar a Dios y luego al prójimo”; porque estos mandamientos son 
los principales que Dios nos ha dado, y porque la regularidad, sea cual 
fuere, si se la separa de la observancia de estos dos mandamientos, es 
inútil para la salvación, porque no se la establece en las comunidades 
sino para facilitar a los que en ellas viven la guarda exacta de los man-
damientos de Dios.”3

Todo se sostendría sobre el magnífico discurso de las Meditaciones 
para el Tiempo del Retiro anual, que les aportaba horizonte: aquella 
naciente escuela popular estaba inscrita en el Plan de Dios. Él había 
contado con ellos desde antes de la creación del mundo, les ponía en 
su Iglesia para atender a los hijos de los necesitados y ayudarles a 
encontrar el evangelio, sería el alma de su ministerio, otros Cristos 
para sus alumnos y entre sí, y les recibiría más allá de este mundo, 
uniendo así los dos a los que ellos pertenecían.4

Esta realidad interior contenía la clave de su voto de estabilidad y 
de su identidad espiritual. Por eso no podían sentir mucho proble-
ma en aceptar la tríada monástica: la interpretarían desde lo que 
ya estaban viviendo. Sin embargo, la nueva propuesta votal podía 
desviar el sentido de su vida a través de su fragmentación. 

No puede decirse, en efecto, que el mutuo configurarse de Comuni-
dad y Misión haya ocupado un lugar importante en el discurso teo-

3	 Es su cap. 16, 1. El Hno. George van Grieken lo estudia con cuidado en su tesis so-
bre la Espiritualidad pedagógica del Fundador. Cfr.  https://lasallianresources.
org/product/to-touch-hearts-the-pedagogical-spirituality-of-st-john-baptist-
de-la-salle/

4	 Para siempre han quedado las reflexiones de P.-A. Jourjon, Pour un renouveau spi-
rituel, comentando en 1969 los nuevos documentos sobre la identidad lasaliana.



287En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

lógico o espiritual de la vida consagrada en la Modernidad. Por esto 
decimos que la asunción de la tríada monástica podía oscurecer y 
acabó oscureciendo lo específico de las nuevas instituciones.

La teología de la vida consagrada ha sufrido silenciosamente la yux-
taposición entre una cosa y otra, entre Consagración y Apostolado, 
o entre vida religiosa y vida activa, como si los votos, una vez desa-
parecida su función sociológica, hubieran perdido buena parte de su 
función identificadora. El hecho es que hemos recibido una literatu-
ra espiritual más marcada por la renuncia y el sacrificio que por la 
fecundidad y el verdadero servicio. El mejor –y lamentable- emble-
ma de esta situación es el argumento utilizado en muchas ocasio-
nes para negar a los consagrados el acceso al compromiso social: si 
renunciáis a este mundo no podéis educar a los hijos de este mundo. 
Los Padres del desierto, tal como eran citados en determinada lite-
ratura, no habrían tenido defensa ante esta objeción.

En cambio, la vida concreta, diaria, real, ha estado siempre llena de 
personas mucho más equilibradas que su discurso identitario con-
vencional. Con ellas hemos conocido experiencias de compromiso y 
de creación, aceptación del misterio de Dios en medio de la relación 
educativa, gozo y comprensión en la vida de comunidad, voluntad cla-
ra de servicio y entrega a unas personas concretas y a la vez a un Dios 
que lo trascendía todo.5 Durante varios siglos la sociedad ha podido 
recibir el testimonio de la vida de aquellos grupos viendo en ellos algo 
más grande incluso que la conciencia que ellos tenían de sí mismos. 

Es cierto que siempre ha habido entre ellos, como en toda institución 
social, miembros desidentificados con el proyecto comunitario, oportu-
nistas acostumbrados o resignados, incapaces de testimoniar otra cosa 
que su propio vacío disfrazado de otras cosas. Es cierto. Pero lo es tam-
bién que siempre ha llegado a su pueblo el testimonio sencillo y tras-
cendente de personas que estaban fiando sus vidas a una motivación 
que trascendía todo contrato laboral, toda costumbre o todo tópico. 

5	 Es el sentido de los comentarios del H. Agathon, en vísperas de la Revolución 
Francesa, de las Doce Virtudes del buen maestro. Siglo y medio después, entre 
1920 y 1950, harían lo mismo varios Superiores Generales comentando los Diez 
Mandamientos del Instituto.



288 Pedro María Gil

Siempre –y es importante señalarlo- la sociedad ha encontrado per-
sonas y grupos de personas que estaban viviendo por encima de su 
propia conciencia, fiados de algo que pocas veces percibían y se tras-
lucía en sus gestos, en sus esfuerzos, en sus errores, en su recuerdo.

De esas situaciones afirmamos que en ellas se hacía real la Misión 
de aquella Comunidad en el corazón de la Escuela, el Signo.

En la tradición lasaliana es el mensaje de los Hermanos del s. XVIII, 
que estaban avanzando a su sociedad el modelo educativo que se di-
fundiría cien años más tarde y sin embargo recibían de los intelectua-
les de la época el calificativo de ‘ignorantins’. Es igualmente el mensaje 
del ministro Guizot, en la primera mitad del XIX francés, proponiendo 
a los Hermanos como el modelo o la referencia para el educador de la 
nueva escuela primaria popular, cuando ellos mismos en su Comité 
General de 1834 se resistían a dejar atrás el modelo de escuela anterior 
a la Revolución, modelo que llevaban ya un decenio abandonando. 

Lo era igualmente en la decisión de tres mil Hermanos franceses, 
entre 1904 y 1913, de expatriarse y seguir poniendo su vida al ser-
vicio de las clases populares en medios sociales desconocidos, a la 
vez que en su tierra eran calificados de ilegales por vivir su fe en su 
quehacer educador. O lo fue y siguió siendo a lo largo de la primera 
mitad del s. XX, perseguidos hasta la muerte, a la vez que tanto su 
pueblo como ellos mismos estaban silenciosamente convencidos de 
la justicia de su vida.

Cuando interpretamos la relación entre Comunidad y Misión tal 
como la vamos indicando, es decir, en su sentido doble o recíproco, 
no es tan difícil interpretar el corazón real de su espiritualidad.

Más allá de sus propias palabras, más allá incluso de su propia con-
ciencia, vivían el Amor de Dios convirtiéndolo en guía de su modo 
de animar la escuela. Su calidad profesional era el rostro del Dios 
que les llamaba y les constituía en Signo compartido.

Por eso su espiritualidad estaba construida sobre la fe en Dios y el 
celo educador. Desde ahí podían reproducir aquello que su funda-



289En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

dor expresaba con el verbo ‘chérir’: debían amar tiernamente a sus 
alumnos.6 Eran maestros, comunidad de maestros.

La espiritualidad que sostiene y expresa la relación entre Comunidad 
y Misión supone ante todo apreciar la fidelidad por encima de todos 
los protagonismos, así como la pertenencia sobre el crecimiento indi-
vidual y la escucha antes que la propuesta; después, subrayar la con-
templación sobre la reflexión o el silencio sobre la palabra; finalmente, 
el conjunto sobre los fragmentos, es decir, la historia sobre el progreso, 
la sociedad sobre sus instituciones y la comunidad sobre el programa. 

Asentar la Escuela sobre la ciencia y el misterio la convierte para su 
pueblo en Signo (con mayúscula): es una definición de principio, in-
temporal.Es vivir el espíritu de fe.

2. Tres siglos después

Hasta aquí, las definiciones iniciales. Ahora bien: las instituciones de-
dicadas como la lasaliana al mundo de la formación, todas, tienen entre 
tres y cuatro siglos de historia. Debemos preguntarnos si ese período ha 
supuesto algún cambio importante en su interior o en su contexto social.

Todas estas instituciones han nacido en los días del Barroco, cuando 
la Europa cristiana afrontó la creación de un orden social nuevo, 
marcado por la emancipación o secularización de las instituciones 
sociales respecto de lo confesional, en una sociedad que sin embargo 
seguía considerándose cristiana. 

Su modelo responde a lo que aquella época –entre 1650 y 1750- quiso 
proponerse para avanzar en la pureza identitaria de las instituciones 
sociales. Filosofía, ciencia, religión, política, economía, estética7: todos 
los espacios de la visión del mundo quedaron marcados por un propó-
sito de autenticidad y acomodo a un mundo que descubría el alcance 
del progreso. 

6	 Admirable, encontrar este término en las Meditaciones para el Tiempo del Re-
tiro, definición de la identidad lasaliana, primer tercio del s. XVIII.

7	 Leibniz, Descartes, Espinoza, Comenio, Colbert, Newton, Pascal, Locke…, entre 
muchos otros.



290 Pedro María Gil

Es el siglo que va, sirva como escenario, entre la proscripción y el re-
conocimiento de la Institución de Mary Ward, nuestras entrañables 
‘Irlandesas’: de 1630 a 1740, más o menos. O, valga también como re-
ferencia de contexto, entre los Tratados de Westfalia y el comienzo 
de la Enciclopedia francesa: de 1650 a 1750, más o menos. 

En ese tiempo una Europa cristiana trata de establecer instituciones 
que aúnen la propuesta del evangelio y de la racionalidad, la fe y la ló-
gica. Con ellas irrumpe un modo nuevo de considerar la vida: el aná-
lisis, la organización, la rentabilidad, los derechos, las clases sociales.

Hijas de esa coyuntura, instituciones como la lasaliana difundieron 
un modo nuevo de interpretar la vida, basado esta vez en el cono-
cimiento, el dominio o incluso en la explotación. Es el tiempo de la 
Razón, tiempo que llamamos Modernidad.  Se definirá durante el 
XVIII y se difundirá durante el XIX y parte del XX.

Y dejará de ser relevante a lo largo de la segunda mitad del XX. Con 
él, igualmente, las instituciones dedicadas a difundir la alianza en-
tre la razón y el evangelio, como la lasaliana. En su interior la espi-
ritualidad deberá ir perdiendo sentido.

No podemos hablar de comunidad ni de espiritualidad sin tener en 
cuenta este contexto: es su mediación, su alma y su visibilidad.

2.1. Garantía de la Sociedad posible

Pues bien: si decimos que con la Modernidad ha pasado un modelo 
de escuela, no podemos afirmar que haya desaparecido su necesi-
dad. A veces, es cierto, cuesta reconocerla bajo el aspecto que ha 
ido cobrando hoy, pero existe y llama a quien se sienta concernido 
por la maduración humana ante las nuevas formas sociales.

Puesto que ésta no es una reflexión sobre la historia de las formas 
educativas, podemos abreviar y adoptar la consecuencia funda-
mental del cambio de época al que nos referimos: su clave está en 
la oscilación de la razón a la relación, como criterio base de la idea 
de la educación y la formación hoy. 



291En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

Tres siglos atrás, la garantía estaba en la difusión de la razón y el or-
den. Tres después, la relación, la pertenencia, incluso la comunidad. 
Es un cambio radical.

Somos nuestras relaciones. Personas, naturaleza, historia: todo es 
relación, pertenencia, conjuntos. Olvidarlo hace que la vida pierda 
su sentido, el que resulta del juego entre los distingos y la totalidad. 
Siempre ha sido así, desde luego, pero se diría que la Modernidad 
nos había llevado a subrayar más una cosa que la otra, más la or-
ganización que lo comunitario8. En los últimos tiempos nos lo han 
acabado de mostrar la globalización y la ecología. 

Se entiende que este paso de la razón a la relación no supone susti-
tuir la una por la otra. Significa modificar la comprensión de la per-
sona incluyendo su capacidad de razonamiento en su modo de vivir 
las relaciones. Por entendernos: el eje de la didáctica o de la metodo-
logía o del aprendizaje ya no está en los datos en sí mismos sino en 
la relación que se dé entre ellos a lo largo de la vida de los pueblos. El 
aprendizaje o la formación en general serán función de la capacidad 
de relacionar elementos y comprenderlos por su relación con otros. 

Así las cosas, se modifica tanto el concepto mismo de educación 
como todos sus modelos institucionales y organizativos. 

Ante todo, nos remite a la consideración integral de las situaciones, de 
la realidad o de las personas. La formación seguirá consistiendo en co-
nocer los distintos factores del comportamiento de la naturaleza, de la 
economía, de la sociedad, como es evidente. Pero asumirá que ninguno 
de esos factores es comprensible sin su inclusión en sistemas complejos.

Esto significa la desaparición de las disciplinas llamadas científicas 
como criterio organizativo fundamental de los procesos educativos. 
No la desaparición de sus contenidos, repetimos, pero sí la de su 
prioridad en la configuración de los programas. En su lugar serán las 
situaciones, las personas, los credos, las dinámicas de los conjuntos, 

8	 Nos referimos expresamente a la tesis de Tönnies, en los últimos años del s. 
XIX, pero no sólo a él.



292 Pedro María Gil

la interpresencia de los saberes en cada hecho de vida… los ejes de 
toda programación9.

Esto, como puede entenderse enseguida, es inalcanzable para los 
miembros de la institución educativa que hemos heredado de la 
Modernidad. Cristiana o no, esa escuela es incapaz de responder 
por sí misma a este cambio cultural. Necesita incorporar en su orga-
nigrama y en su calendario otro tipo de educador, otro tipo de espe-
cialista, orientado ahora más por los objetivos que por los conteni-
dos. Será imprescindible la aportación de la tecnología, desde luego, 
pero sobre todo la escuela necesitará multitud de otras personas e 
instituciones hasta hace poco ajenas al ámbito educativo.

Se ve enseguida que el nuevo diseño institucional de la educación requie-
re primero acoger y luego ir más allá del voluntariado de apoyo ocasio-
nal, imprescindible, tal como lo estamos conociendo en el último medio 
siglo. Como en todos los tiempos y en todas las áreas de la vida, el vo-
luntariado es antesala de la nueva profesionalidad educativa, que debe 
redefinirse. Y con ella, todo el diseño de la institución, que también se 
está configurando ya en respuesta a las nuevas condiciones de la vida.10

Este cambio en la mediación es ya un hecho. La vida y las dinámicas de la 
historia lo van imponiendo por encima o adelantándose a la conciencia 
de todos los organizadores de la educación. Es el gran signo de Dios para 
la Institución lasaliana, como para todas las instituciones semejantes.

Por todas partes emergen los nuevos desafíos que esto plantea a los pro-
fesionales de la educación: les obliga a encontrar en sí mismos los rasgos 
tal vez olvidados del antiguo educador, aquel que pensaba en función 
de la vida de su alumnado y no sólo en función de los exámenes para la 
admisión en el grado superior correspondiente. Esto significa retomar la 

9	 Es lo que subyace al movimiento de renovación educativa que en estos últimos 
años en los medios lasalianos de la ARLEP estamos llamando Nuevo Contexto 
de Aprendizaje (NCA).

10	 Lo mismo que en los días de Westfalia se propuso la ‘secularización’ de la so-
ciedad respecto de la Iglesia, dos siglos y medio después Joaquín Costa hablaba 
de secularizar la escuela: quería decir derribar sus muros. Estamos evocando lo 
que ya se anunciaba en los últimos años del s. XIX.



293En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

responsabilidad, es decir, la fidelidad, la inventiva, la paciencia, el estu-
dio, la reflexión, el equipo, la integralidad del desarrollo humano…11

No sabemos cómo haya de ser esa nueva escuela, cómo su entron-
que con las instituciones sociales, qué departamento de la Adminis-
tración la albergará, qué sistema económico podrá sostenerla, qué 
límites de edad habrá de tener (caso de tener alguno).

Sí sabemos que, en esta sociedad tejida con tan enorme cantidad 
de vínculos informativos, abundantes como nunca y tan dispersos, 
tan descomprometidos y sensoriales, sobreabundante en datos, casi 
todos efímeros y tan dispersos que parecen sostenerse solo por la 
velocidad con que cambian, en esta sociedad hay, ya, una necesidad 
por encima de todas las demás: la de instituciones que garanticen el 
sentido de tanto intercambio y de la convivencia. 

La sociedad necesita, ya ahora mismo, espacios donde se pueda vivir 
algo parecido a una garantía de que en los próximos años tendrán sen-
tido la convivencia, la comunicación, la identidad compartida. Como 
hace tres siglos sobre el sentido de la razón, necesita ahora institu-
ciones que la ofrezcan en relación con la sostenibilidad, el encuentro, 
la pertenencia, la fecundidad, la comunicación y la diversificación.12

Por ahí ha de ir la nueva escuela. Y eso, como se puede fácilmente imagi-
nar, pide un modelo espiritual, una propuesta ante el misterio, un modo 
de vivir la fe y convertirla en organizadora de un proyecto institucional.

2.2. El Signo y la nueva comunidad 

Señalamos al voluntariado como señal y camino para la renovación 
de la profesionalidad. En educación como en cualquier otro ámbi-
to, las limitaciones de lo establecido aparecen cuando se tiene que 

11	 Y aquí no podemos olvidar la referencia a la Circular del Superior, H. Irlide, 
ya en 1881, proponiendo a los Hermanos que habían de ser ‘de su tierra y de su 
tiempo’, y lo pormenorizaba hablando de programaciones y formación docente.

12	 No hay ninguna artificiosidad en relacionar a este propósito situaciones aparente-
mente tan lejanas como el internado de Malonne, en Bélgica, que santificó al H. Mu-
tien-Marie y la obra de Santiniketan, en India, símbolo de la formación para Tagore.



294 Pedro María Gil

echar mano de personas o situaciones hasta ese momento tenidas 
por extrañas a lo establecido. La vida, así, va imponiendo sus ritmos 
y muestra los caminos para las nuevas definiciones institucionales.

Y está ocurriendo, no simplemente en la escuela lasaliana, sino en la 
comunidad lasaliana. Y en todas las demás instituciones semejantes. 
De esto acabamos de decir que es el gran signo de Dios para ellas.

En este caso la institución afectada es el grupo de personas consa-
gradas o profesantes de la vida de perfección. Esa comunidad hasta 
ahora configurada como forma de vida religiosa se encuentra hoy 
desafiada por otras formas de vivir la Consagración y el Signo. Es la 
cuestión fundamental: qué comunidad pueda asumir tal proyecto y 
seguir así llamándose lasaliana. 

En la primera, constituida en torno a la escuela primaria popular de 
la Modernidad, la comunidad se vinculaba desde la fe en la vocación 
compartida. Sus miembros entendían, creían, ser llamados por Dios 
a este ministerio, pensado desde toda la eternidad para ellos y para 
los hijos de los pobres. Se comprometían a seguir guiando sus vidas 
desde esa fe, alimentándola de su profesionalidad y su organización 
de conjunto.13

Esta fe compartida les vinculaba entre sí y para un servicio de un 
modo más allá de todo contrato. Se vinculaban de por vida, es decir, 
entregaban su vida en la fe de que Dios se lo haría posible, lo espera-
ba de ellos y les acogería definitivamente en la casa del Amor, más 
allá de esta vida. 

Ese vínculo, lógicamente, era escandaloso, llamativo, chocante, sor-
prendente, incomprensible, tal vez admirable. Su fecundidad pro-
fesional y su armonía como equipo de trabajo lo hacían plausible y 
el resultado de su quehacer se transformaba de un modo que ellos 
mismos no podían pretender. Eran, en su mundo, Signo de otro.

13	 Muchas veces este credo se expresó en términos más espiritualistas que espiri-
tuales, incluso disparatados. Hay que reconocerlo y señalar su distancia respec-
to de la vida real de las escuelas.



295En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

Así nos ha llegado este tiempo nuevo, que llama a revivir el vínculo 
inicial, tal vez aquellos votos anteriores a la Bula de 1725. 

En ellos aparece, de inmediato, la renuncia a un modo de vida secular. 
En ella encontramos primero que tiene utilidad, es decir, que sirve 
para una disponibilidad determinada ante la tarea educativa. Ahora 
bien, si recordamos que sólo el Amor de Dios faculta para cualquier 
renuncia, entonces veremos que en aquella renuncia había más que 
utilidad. Era el signo de haber creído en el Amor de Dios que había 
‘proyectado’ aquella comunidad desde antes de la creación del mundo.

Sí: aquella comunidad se comprometía a mostrar en este mundo el 
Amor de Dios, basándose en la absoluta trascendencia de ese mismo 
Amor, trascendencia de la que se creían testigos. 

Pues bien: si aceptamos por principio que la Consagración convierte 
tanto a la Comunidad como a su ‘Escuela’ en Signo, si aceptamos 
también por principio que nuestro Dios ha de ser ‘significado’ tanto 
en su humanidad como en su divinidad, concluiremos que no hay 
dificultad importante para llegar a la unidad y la complementarie-
dad de las dos maneras de significar a Dios en el compromiso com-
partido en el proyecto de ‘escuela’ cristiana, hoy como ayer.

Lo sustancial es la respuesta a la llamada, la Fe en el Amor de Dios. 
Y ese Amor puede significarse tanto en su realidad en este mundo, 
tal como se vive en la relación humana, así como en su absoluta 
trascendencia, tal como se vive en la distancia respecto de esta vida 
durante esta vida misma.14

Más: no podemos olvidar que nuestro Dios es uno, de modo que, si 
alguien lo evoca en su vida, deberá hacerlo tanto en su ‘dimensión’ 
encarnada como escatológica. Otra cosa es que en cada vida concre-
ta predomine más un acento que otro.

14	 Diez años antes del Concilio K. Rahner lo había formulado así en su Teología de 
la abnegación (en castellano en sus Escritos de Teología, vol III, y en Marginales 
sobre la pobreza y la obediencia.



296 Pedro María Gil

En ambos casos hablaremos de Signo, de un mismo y único Signo15. 
Su proclamación constituye lo que con toda justicia podemos llamar 
Ministerio del Signo. Es el que ejerce la Comunidad consagrada por 
Dios en el compromiso de su vida por la escuela de los márgenes. Y 
se trata de una situación que la Iglesia está viviendo desde hace ya 
un siglo.16

Los tiempos nuevos piden que todas las instituciones cristianas 
se configuren como laboratorios de humanidad. En concreto piden 
constituir los proyectos educativos como lugares de experiencia 
integral de la relación posible ante los tiempos que vienen. Esto 
hace que la nueva comunidad deba hacer visible el compromiso 
de su vida a través de una considerable ingeniería institucional.  
Es la obra de Dios en ella y la convierte en garantía para la esperanza.  
Es, hoy, el espíritu de Comunidad.

3. Fe en lo que estamos viviendo

Es evidente la magnitud de lo que propone esta interpretación del 
juego Comunidad-Espiritualidad. Remite a lo que entendemos por 
Refundación, de instituciones como la lasaliana.17

15	 Para expresar estas realidades, en el mundo lasaliano francés han recuperado el antiguo 
término ‘Fraternité’. Es un acierto. En esa línea ¿por qué no citar, discretamente, el lema 
del nuevo Papa León, ‘In illo Uno unum’? (“ …unus est Christus: non ille unus et nos 
multi, sed et nos multi in illo uno unum. Unus ergo homo Christus, caput et corpus. ”)

16	 Véase, por ejemplo, entre otros trabajos suyos, el panorama presentado por J.F. Martí-
nez Sáez en un excelente documento de trabajo sobre el tema: J.F. Martínez Sáez, “As-
pectos sociológicos e históricos en el origen de las Nuevas Formas de vida consagrada. 
Seminario de estudio sobre nuevas formas de vida consagrada. 2ª sesión, 18 de junio 
de 2011. Documento de trabajo”, Commentarium pro religiosis et missionariis 103.3/4 
(2022: 277-311.https://www.academia.edu/10017778/aspectos_sociológicos_e_históri-
cos_en_el_origen_de_las_nuevas_formas_de_vida_consagrada. Madrid 2011.

17	 Es el leit-motiv de las Circulares y Cartas Pastorales de los Superiores lasalianos durante los 
últimos cuarenta años. Sin ninguna duda. Por eso no puede sorprender encontrar el tema, 
con toda claridad, en las palabras del nuevo Pontífice, León XIV, en audiencia al Consejo Ge-
neral de la Institución lasaliana. Conmemorando el Tricentenario de la Bula de Aprobación 
del Instituto, el Papa interpreta de este mismo modo tanto el cambio en el modelo educativo 
como en la constitución de la comunidad educativa. Cfr. https://www.vatican.va/content/
leo-xiv/es/speeches/2025/may/documents/20250515-fratelli-scuole-cristiane.html.



297En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

Hace caer en la cuenta de la indispensable relación entre el diseño 
de los proyectos operativos y la fe en el Amor de Dios. Y al mostrarlo 
no se limita a recordar que uno y otra han de ir juntos, sino que se 
alimentan mutuamente.

Es la propuesta de este tercer paso de nuestra reflexión: entender lo 
que estamos viviendo no tanto como nuestra manera de responder 
hoy a la llamada de Dios –que sí, evidentemente- cuanto de recibir lo 
que va ocurriendo como la propuesta que el Señor hace por encima de 
nuestras previsiones. Seguramente es lo más importante de nuestra 
relación entre Comunidad y Espiritualidad: aceptar lo que está ocu-
rriendo, recibirlo como señal de Dios ante la Nueva Evangelización.

Esto supone, notémoslo bien, que nada de lo propio de ninguna ins-
titución como la lasaliana tiene su sentido solamente en su interior. 
Todas ellas lo encuentran en su inclusión en otra situación más am-
plia: la redefinición de la comunidad cristiana. En este comentario 
solo podemos aludir a ello señalando así que todos los ministerios 
nacen en y para la comunidad. Ella los diseña y los reconcibe al 
compás de su camino por la historia...

De no tenerlo en cuenta, dado que la magnitud del cambio supera 
nuestra capacidad de comprensión y respuesta, instituciones como 
la lasaliana irán desapareciendo silenciosamente una tras otra.

Lo señalamos, escuetamente, subrayando tres rasgos fundamenta-
les que ya se dieron en la primera fundación lasaliana.

3.1. En lo más visible, gestos significativos

Es muy fácil entenderlo: al igual que todo empezó con el acierto en el 
servicio a los hijos de los pobres, necesitamos hoy gestos bien visibles de 
lectura de nuestro ministerio tanto en los márgenes sociales como des-
de ellos. No sólo gestos en los márgenes sino también fuera de ellos, pero 
desde ellos, sin distinciones suicidas entre una red en y otra fuera de. 

No lleva a nada yuxtaponer una red y otra, hablar en un caso de 
obras educativas y en otro de obras socioeducativas, según estén 



298 Pedro María Gil

en los márgenes o no. Si son educativas, todas son socioeducativas. 
Y viceversa. Se trata de leer todo lo que hacemos desde la frontera 
de lo humano, desde allí donde todo se acaba y muestra su incapa-
cidad, allí donde la vida se abre a lo que la supera. No basta con los 
gestos en los márgenes: tal vez, incluso, sean lo más fácil.

Por esta razón señalamos que el criterio de la renovación de las ins-
tituciones educativas no ha de ser primariamente sociológico ni si-
quiera pedagógico. Ha de ser la consideración de todo desde la re-
lación entre la cultura y la fe, entre el saber y el misterio, entre el 
desarrollo y el sentido.

Sencillamente, pensar la escuela desde la espiritualidad.

3.2. En la organización, ‘juntos y por asociación’

También en este recuerdo de los orígenes encontramos otro de los ras-
gos más claros de la animación de las sociedades hoy: la sostenibilidad 
de cada actuación depende de la red de actuaciones a la que pertenezca. 

Ante la magnitud de los cambios, no es simplemente asunto de ga-
rantía económica u operativa. La calidad de la actuación local se ga-
rantiza por la capacidad de la red de hacer lo mismo en otros lugares 
y haberlo hecho en otra época.  Afrontar desafíos diferentes a los 
locales supone una capacidad adicional ante lo inmediato, al igual 
que haberlo hecho en otro tiempo provee a cada institución de una 
memoria histórica valiosísima.

La sociedad lo sabe muy bien: se necesita inscribir cada proyecto en 
una doble red, geográfica e histórica.

Es el gran valor, especificador, de estas instituciones18. Ninguna otra, 
en los pueblos del nuevo tiempo llega a ellas con su bagaje, tanto 
desde el punto de vista de la globalización como de la identidad. 

18	 Véase, por ejemplo, la cuidada reflexión de Ander Gurrutxaga, El redescubrimien-
to de la Comunidad, en https://reis.cis.es/index.php/reis/article/view/1842/2109



299En la herencia lasaliana: Comunidad y Espiritualidad

Lo cual, evidentemente, requiere un espíritu atento, conocedor y 
contemplativo, del misterio de Dios en la Historia.

3.3. Y en el interior, la coherencia esperanzada

Posiblemente aquí esté, de nuevo, el tema clave. Hace ya sesenta 
años lo recogía también aquella Declaración del Hermano hoy, de 
1967, al abrir su reflexión proponiendo la renovación espiritual, per-
sonal y comunitaria, como puerta para toda renovación. 

En nuestros días, de todos modos, se muestra con una urgencia es-
pecial, ante la diversidad de los itinerarios personales de los distintos 
miembros de las comunidades, asociaciones o fraternidades lasalianas. 

Necesitamos construir sobre la fuente única de nuestras diversi-
dades, a conciencia de estar viviendo una definición nueva de la 
consagración bautismal.

La armonía de estos tres acentos ayuda a entender que estamos en un 
momento histórico en las formas de vida cristiana. Los tres cobran un 
color muy especial al integrarse sobre el trasfondo de la Nueva Evan-
gelización. Muestran así que su sostenibilidad es función de un modo 
nuevo de vivir el encuentro de la fe y la historicidad de las institucio-
nes educativas. Esta vez es el espíritu de Responsabilidad.


