
Evangelii Nuntiandi “carta magna” de la evan-
gelización, ayer y hoy

Giuseppe Biancardi1

Resumen

El artículo presenta el contexto y el contenido de Evangelii nuntiandi (EN, 1975). 
En los años setenta irrumpe en el lenguaje eclesial el término “evangelización”, 
entendida en los más diversos sentidos, con el binomio derivado “catequesis evan-
gelizadora”, “evangelización y promoción humana”. Se impone la necesidad de una 
clarificación de los nuevos conceptos, especialmente con respecto a la especifici-
dad de la evangelización. A esta tarea se dedican, con diversa solicitud, los sínodos 
del 1971 y 1974. Pero, este último no consigue formular una respuesta compartida 
justamente sobre la labor específica de la evangelización. Una palabra clarificado-
ra sobre este último problema y sobre varios otros aspectos de la evangelización 
proviene de la EN de Pablo VI, que sigue siendo todavía hoy “magna cartha” de la 
acción evangelizadora.

Palabras clave

“Evangelii nuntiandi”, evangelización, promoción humana, catequesis evangeliza-
dora, sínodo. 

1	 Salesiano. Profesor emérito de Historia de la catequesis, Universidad Pontificia 
Salesiana de Roma. Traducción al castellano: José Martínez.

Sinite 199 (2025) 349-383
ISSN (impreso): 0210-5225 
ISSN (digital): 2792-1875
10.37382/sinite.v66i199.2855



350 Giuseppe Biancardi

Estamos celebrando los cincuenta años de la promulgación de la 
exhortación apostólica “Evangelii nuntiandi” de Pablo VI, que el 
Papa Francisco, en la audiencia del 22 de marzo de 2023 definía jus-
tamente como “la magna cartha de la evangelización en el mundo 
contemporáneo”. Efectivamente, se trata de una de las manifesta-
ciones más importantes y proféticas del Papa Montini.

En el quincuagésimo año de su publicación, es pues más que una 
obligación retomar nuevamente este texto para captar toda la ri-
queza y las indicaciones con respecto a la evangelización y a la cate-
quesis; indicaciones que todavía hoy resultan de plena actualidad.

Tal es la intención de estas páginas que, en un primer momento, 
trazan el contexto en el que nació “Evangelii Nuntiandi”; un con-
texto cuyo conocimiento es indispensable para una plena compren-
sión de la exhortación. Sobre esta base se fundamentará la segunda 
parte de nuestro ensayo, orientada a evidenciar los contenidos más 
importantes del documento, cargados de realismo y equilibrio, pero, 
al mismo tiempo, de una innegable fuerza profética.

1. El contexto

1.1. La irrupción del concepto de evangelización en el lenguaje teo-
lógico-pastoral de los años setenta: las causas.

El periodo que prepara “Evangelii Nuntiandi” se caracteriza, a ni-
vel eclesial, por la irrupción en el léxico pastoral del concepto de 
evangelización2, cuyo uso logra una gran difusión y se enriquece de 
múltiples significados.

No es nada sencillo identificar con exactitud las causas que conduje-
ron a una utilización tan frecuente y diversa del término en cuestión 

2	 Cf. M. Dhavamony (ed.), Évangélisation, Editrice Università Gregoriana, Roma 
1975; G. Colombo, “L’evangelizzazione dalla Gaudium et Spes alla “nuova evan-
gelizzazione”, en C. Ghidelli (ed.), A trent’anni dal Concilio. Memoria e profezia, 
Studium, Roma 1995, 329-345; G. Colombo, Sulla evangelizzazione, Glossa Milano 
1997; G. Colzani, “Evangelizzazione”, en G. Calabrese – P. Goyret – O. F. Piazza, 
(eds.), Dizionario di ecclesiologia, Città Nuova, Roma 2010, 659-675.



351Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

después del concilio. Una razón lejana que explica la renovada pues-
ta en valor del vocablo, obviamente de raíz bíblica3 y desde siempre 
presente en la historia de la Iglesia4, puede ser localizada en el mo-
vimiento misionero que se desarrolla en el ámbito evangélico5. Para 
el periodo de tiempo más cercano al Concilio podríamos aludir al 
compromiso por la “reconquista” y la “recristianización” de la so-
ciedad, especialmente, la obrera, que madura en la iglesia francesa a 
partir de los años cuarenta, dando vida a la propuesta de la llamada 
“pastoral de conjunto”6. A las convicciones expresadas por la “pasto-
ral de conjunto” se halla muy cercano P. A. Liégé, que resulta uno de 
los primeros en estudiar sistemáticamente la temática de la evange-
lización, considerándola – en 1956 – como “relativamente reciente”7.

Sean cuales sean las causas, es un hecho que el uso del vocablo se 
intensifica ya antes del Concilio, pero con significados diversos, tan-
to que desde finales de 1961 el pastoralista P. D. Grasso SJ, con in-
tención de llegar a una aclaración terminológica, propone reservar 
el calificativo de “evangelización” para el primer anuncio o kerig-
ma, que deberá ser entendido en sentido limitado, es decir como 
comunicación de los contenidos esenciales del mensaje evangélico a 
cuantos ignoran a Cristo8.

Con una cierta pluralidad de significados, el término entra ya en el 
Vaticano II, en el cual es asumido por 31 veces para indicar el anun-

3	 El Nuevo Testamento, en sí, no conoce nuestro sustantivo, pero tiene muy pre-
sente la forma verbal “evangelizar” y el sustantivo “evangelio”: cf C. M. Martini, 
“Il vocabolario dell’annuncio nell’antico e nel nuovo testamento (contributo 
allo studio semantico di higgid e affini)”, en M. Dhavamony (ed.), Évangélisation, 
Editrice Università Gregoriana, Roma 1975, 1-19.

4	 J. López Gay, “Evolución histórica del concepto de “Evangelización””, en M. Dha-
vamony (ed.), Évangélisation, Editrice Università Gregoriana, Roma 1975, 161-190.

5	 J. López Gay, “Evolución histórica del concepto de “Evangelización”, 177-190. G. 
Colzani, “Evangelizzazione”, 659-661.

6	 Sobre el tema, cfr. G. Biancardi – U. Gianetto, Storia della catechesi, vol. 4. Il 
movimento catechistico, LAS, Roma 2016, 297-303.

7	 P. A. Liegé, “Évangélisation”, en G. Mathon (ed.), Catholicisme. Hier - Aujourd’hui 
- Demain, vol. 4, Letouzey et Ané, París 1956, coll. 756-764; col. 756. 

8	 D. Grasso, “Evangelizzazione, Catechesi, Omilia. Per una terminologia della predi-
cazione”, Gregorianum 42 (1961) 242-267; pero véase también la precedente expo-
sición de D. Grasso, “Il kerigma e la predicazione”, Gregorianum 41 (1960) 424-450. 



352 Giuseppe Biancardi

cio kerigmático “ad gentes”9, así como también el ministerio espe-
cífico de la Palabra en su conjunto, al igual que toda la acción de la 
Iglesia orientada tanto a los no cristianos como a los propios fieles10. 

Dada esta amplitud semántica, necesariamente, la evangelización 
se convierte en una “misión esencial de la Iglesia” entera, como dirá 
el Sínodo de 1974 y repetirá EN 14. Y una verdadera y propia “con-
signa” recorre toda la Iglesia de los años setenta: “primacía de la 
evangelización”.

La expresión disfruta de un indudable éxito, pero bajo esta especie 
de eslogan se ocultan no pocos contenidos teóricos.

1.2. El binomio “evangelización y catequesis” o “catequesis evan-
gelizadora”

Por una parte, por ejemplo, la evangelización se convierte en cla-
ve calificadora de toda la actuación pastoral de la Iglesia, y llega a 
oscurecer y a hacer por lo menos imprecisas en sus rasgos muchas 
funciones tradicionales de la misma pastoral, incluida la cateque-
sis con lo cual, hasta resulta con frecuencia conjugada a través del 
difuso binomio “evangelización y catequesis” o mediante la simi-
lar expresión “catequesis evangelizadora”. Esta última formulación, 
esbozada por la Semana Catequística Internacional de Medellín y 
acordada por los documentos del encuentro del episcopado lati-
noamericano que tuvo lugar a continuación (1968), se convierte en 
terminología corriente en el lenguaje de todas la Iglesia de los años 
setenta, incluso en sus documentos oficiales, a partir del “Directorio 
catequístico general” del 1971, en los números 18-19.

Los motivos que conducen a conjuntar “evangelización-catequesis” 
son fáciles de intuir y reconducir, fundamentalmente, a las cam-

9	 D, Russo, “L’evangelizzazione e i suoi aggettivi. Precisazioni terminologiche a 
partire dai documenti ecclesiali”, Orientamenti Pastorali 52:8 (2004) 7-26, 9.

10	 D. Grasso, “Evangelizzazione. Senso di un termine”, en M. Dhavamony (ed.), 
Évangélisation, Editrice Università Gregoriana, Roma 1975, 21-47, 23-32; B. Seve-
so, “Intenti d’azione. Un profilo di vita di Chiesa nella seconda metà del ‘900”, 
Teologia 25 (2000) 115-151; 126; G. Colzani, “Evangelizzazione”, 662-663.



353Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

biantes condiciones de la sociedad cristiana en el campo religioso, 
ya bien perceptibles en aquella época: desaparición de la unanimi-
dad en la pertenencia y en la adhesión al cristianismo como hecho 
religioso y cultural; ruptura de la unidad ideológica de una sociedad 
que ya no es cristiana; arribo del pluralismo social, cultural y reli-
gioso; secularización y secularismo; nuevo conocimiento de la liber-
tad personal también en temas de fe; descristianización práctica de 
muchas personas incluidas aquellas que han recibido los sacramen-
tos, y otras similares. En semejante contexto emerge la necesidad de 
volver a poner en vigor el momento de la evangelización entendida 
como kerigma o primer anuncio que, en concreto, la mayoría de las 
veces podrá ser propuesto tan sólo aprovechándose de la tradicional 
intervención catequística11.

Es posible notar que, por más fundamentales que sean las razones, 
la estrecha correlación instituida entre evangelización y catequesis 
no deja de tener consecuencias para una precisa identificación.

1.3. El binomio “evangelización y promoción humana”

Para mayor confusión, el término en cuestión viene a formar pareja 
con “promoción humana”, otro concepto que aparece con tonos in-
sistentes en el lenguaje eclesiástico del muy reciente postconcilio12, 
hasta el punto de dar origen a un binomio todavía más célebre y 
problemático: “evangelización y promoción humana”.

¿Cuáles son las motivaciones para que se imponga este ulterior, se-
gundo binomio?

Son las más diversas, tanto de orden “intra” como “extra” eclesiales.

A “nivel intra eclesial”, cabe recordar que nos encontramos en los 
años en los que la Iglesia toma conciencia de que la cultura del tiem-
po se caracteriza por un antropocentrismo radical llegado a su cul-

11	 Cf. E. Alberich, La catechesi oggi. Manuale di catechetica fondamentale, Torino-Leu-
mann, Elledici 2001 (reedición 2015), 23-24; 65-66.

12	 P. Vanzan, “Promozione umana”, en G. Calebrese – P. Goyret – O. F. Piazza 
(eds.), Dizionario di ecclesiologia, Città Nuova, Roma 2010, 1150-1155.



354 Giuseppe Biancardi

men, razón por la cual los rasgos identitarios del hombre contem-
poráneo son individualismo, subjetivismo y relativismo en todo, 
también en el ámbito de la fe; una fe considerada por él, la mayoría 
de las veces, como absolutamente insignificante para su existencia.

Frente a este “giro antropológico” – haciendo uso de la terminología 
corriente en aquella época – la comunidad creyente orienta su aten-
ción hacia la persona tomada en su concreta problemática existencial.

De ahí, la progresiva asunción de una actitud finalmente positiva 
frente a la humanidad y a su historia por parte de la Iglesia, fre-
cuentemente a través de una teología y una pastoral profundamen-
te renovadas: es obligada aquí la referencia a la “nueva teología”, 
desarrollada ya desde antes del Concilio; a la teología marcada por 
el giro antropológico por el cual el hombre, ya a partir de K. Rahner, 
se convierte en sujeto formal de toda reflexión teológica13; al desa-
rrollo de las teologías “del genitivo”14, y similares. 

De ahí, también: la confirmación definitiva de esta nueva actitud a lo 
largo de un Concilio que indicó como ideal un Iglesia “servidora” de la 
humanidad; el magisterio conciliar sobre el tema de los pobres15, pues-
to de relieve por gestos elocuentes de la jerarquía, tales como la re-
nuncia a la tiara por parte de Pablo VI, o el Pacto de las Catacumbas 
firmado por muchos padres conciliares16. A estos gestos simbólicos del 

13	 Cfr. la clara síntesis de G. Pattaro, La svolta antropologica. Un momento forte della 
teologia contemporanea, Dehoniane, Bologna 1990.

14	 Enumera estas teologías, analizándolas brevemente dentro de la perspectiva 
de la promoción humana, P. Colombo, “Evangelizzazione e promozione umana 
nella teologia contemporánea”, en E. Bartoletti – P. Colombo – C. M. Martini 
et al., Evangelizzazione e promozione umana. Riflessione biblico-teologica-pastorale, 
AVE, Roma 1976, 107-142, 108-123. 

15	 Entre los textos más recientes sobre el tema: J. Sobrino, “La Chiesa dei pove-
ri: fortune e sfortune. Da papa Giovanni XXIII a mons. Romero”, Concilium 42 
(2013) 129-139; J. Planelles i Branosell, La Iglesia de los pobres en el Concilio Vatica-
no II, Herder, Barcelona 2014; L. Betazzi, La Chiesa dei poveri dal Concilio a papa 
Francesco, Pazzini, Villa Verucchio 2014; P. F. Carneiro de Andrade, “L’opzione 
per i poveri nel magistero. Sul pensiero sociale cattolico dal Vaticano II alla 
Conferenza di Aparecida”, Concilium 51 (2015) 472-483.

16	 X. Pikaza – J. Antunes da Silva (eds.), El Pacto de las Catacumbas, 2 ed, Verbo Divi-
no, Estella 2015; O. Ibarra, “El espíritu del Pacto de las Catacumbas y la Teología 



355Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

Magisterio se sumaron importantes desarrollos en la doctrina social 
de la Iglesia (“Pacem in Terris”, “Populorum progressio”, “Octogesima 
adveniens”) que, entre otros, llevan al resurgir, también en el ámbito 
católico, de un multiforme asociacionismo de voluntariado incluso 
internacional al servicio de los países en vía de desarrollo. 

De modo particular, siempre sobre el campo eclesial, cabe señalar 
el cuidado muy especial para la promoción humana promovida por 
la teología de la liberación, que encuentra un eco amplificado en la 
segunda conferencia general del episcopado latinoamericano de Me-
dellín en agosto del 1968: un evento que registra una extraordinaria 
influencia incluso fuera de América Latina, hasta el punto de que 
es posible suponer que justamente a partir de allí surgió “la temá-
tica específica posteriormente formalizada por el binomio “evange-
lización y promoción humana”17. En semejante contexto se vuelven 
fácilmente comprensibles inclusive las pociones socio-políticas asu-
midas por las comunidades de base y por los cristianos por el socia-
lismo18, con el fin de favorecer la promoción del hombre explotado y 
oprimido por una economía interesada tan sólo en la ganancia.

También a nivel de la comunidad creyente, una fuerte orientación 
antropológica se incorpora a toda la catequesis: en ella, el hombre 
ya no se ve reducido a simple destinatario del anuncio, sino que se 
convierte en fuente y contenido19.

El marco no quedaría completo sin una llamada, aunque resumida, a 
los factores extra eclesiales que contribuyen, directa o indirectamente, 

de la Liberación”, Estudio Agustiniano 54 (2019) 617-639; L. Martínez Saavedra 
– P. Sauvage (eds.), Le Pacte des catacombes. Une Église pauvre pour les pauvres. Un 
événement méconnu de Vatican II et ses conséquences, Lessius, Namur 2019.

17	 Es la hipótesis propuesta por G. Colombo, “Il significato del tema “evangeliz-
zazione e promozione umana” alla luce del magistero pontificio ed episcopale 
recente”, en Facoltà Teologica dell’Italia settentrionale, Evangelizzazione e pro-
mozione umana, Brescia, La Scuola 1976, 7-32, 8. 

18	 Entre las últimas síntesis sobre el tema: L. Kocci, Cristiani per il socialismo 1973-
1984. Un movimento fra fede e politica, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2023.

19	  J. Gevaert, La dimensione esperienziale della catechesi, Elledici, Torino-Leumann 1984. 



356 Giuseppe Biancardi

al desarrollo de una evangelización orientada a la promoción humana 
integral. La referencia va, naturalmente, al clima socio-político y econó-
mico de los años sesenta y setenta, marcado por los movimientos de la 
contestación obrera y estudiantil inspirados - como es bien sabido - por 
ideologías que declaran como su objetivo fundamental la defensa y la 
promoción del hombre, en oposición a cualquier poder opresivo20.

Son estos múltiples factores los que inducen a la comunidad creyen-
te a una reconsideración global del compromiso evangelizador des-
de una óptica antropológica y, específicamente, de “promoción” del 
hombre. Pero, la nueva orientación pone sobre el tapete una serie de 
interrogantes básicos: ¿cuáles son los contenidos específicos y cons-
titutivos del anuncio cristiano y de la evangelización? O, en otras 
palabras: las sensibilidades y problemáticas del hombre moderno, 
en particular en lo que se refiere a la propia liberación y promoción, 
¿en qué relación se encuentran con la evangelización?, ¿forman par-
te de sus competencias esenciales o bien son opcionales?

Resulta, pues, inevitable que el tema sea debatido y sea objeto de 
una amplia literatura teológica21 de declaraciones oficiales por par-
te de episcopados, dicasterios romanos22 y del Magisterio Universal, 
justamente por medio de la “Evangelii Nuntiandi”. 

20	 El quincuagésimo de un año emblemático de la contestación, el 1968, ha dado 
lugar a diversos balances de dicho periodo: entre tantos textos cfr. M. Flores-G. 
Gozzani, 1968. Un anno spartiacque, Il Mulino, Bologna 2018; M. Dondi – S. Sa-
lustri (eds.), Sessantotto. Luoghi e rappresentazioni di un evento mondiale, Unicopli 
Milano 2018.

21	 Cfr. el documento Promozione umana e salvezza cristiana, del 1976, in Commissione 
Teologica Internazionale, Documenti 1969-2004, Edizioni Studio Domenicano, 
Bologna 2010, 114-136, comentado por C. Basevi, “Promoción humana y salvación 
cristiana en la Declaración de la Comisión Teológica Internacional (septiembre 
de 1977)”, Scripta Theologica 10 (1978) 673-713. Ver también F. Arizmendi Esquivel, 
“Evangelización y promoción humana”, Ecclesia 14 (2000) 399-420. 

22	 Ver, por ejemplo, el documento Vita e missione dei religiosi nella Chiesa que la Con-
gregazione per i Religiosi e gli Istituti Secolari publicó en el 1980; con el título 
más explícito Religiosi e promozione umana, Elledici, Torino-Leumann 1981.



357Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

1.4. La evangelización y sus contenidos en el Sínodo de 1971 

Un primer análisis de estos interrogantes por parte de las jerarquías 
eclesiásticas, seguidas por un meritorio intento de respuesta, se tiene 
con el Sínodo de 197123. 

Pero dicho sea enseguida que se trata de una respuesta no exhaus-
tiva. La realidad es que el Sínodo, convocado para reflexionar sobre 
el sacerdocio y sobre la justicia en el mundo, en realidad dedica la 
mayor parte de sus trabajos al primer tema24. Así, el documento con-
clusivo referente al segundo argumento, (“De iustitia in mundo”)25, 
“confiado a la redacción de la secretaría debido a la presión de la ur-
gencia, resultó más bien apresurado y exiguo”26.

De dicho texto, a nosotros nos interesa poner de relieve el hecho de que se 
presenta claramente desequilibrado en favor de la actuación en favor de 
la justicia y, en consecuencia, de la promoción humana, y moderado sobre 
el anuncio evangélico. Los términos son explícitos y no admiten dudas:

La actuación en favor de la justicia y la participación en la trans-
formación del mundo se nos muestran claramente como una di-
mensión constitutiva de la predicación del Evangelio, es decir de la 
misión de la Iglesia en favor de la redención del género humano y 
la liberación de cualquier situación de opresión27. 

23	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1971. Seconda assemblea generale (30 settembre - 6 novembre 
1971), 2 vols., La Civiltà Cattolica, Roma 1972; Enchiridion del Sinodo dei vescovi, vol. 1. 
1965-1988, Dehoniane, Bologna 2005, nn. 750-1170 (de ahora en adelante ES 1).

24	 Cfr. L. De Vaucelles, “Journal du Synode. La session sur le ministère sacerdotal”, 
Études 115:335 (1971) 753-763.

25	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1971, vol. 2, 1191-1208; ES 1, nn. 1115-1165. Ilustra el documento en la perspec-
tiva que nos interesa G. Colombo, “Il significato del tema “evangelizzazione e promozione umana”, 9-12.

26	 Cfr. G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, Rivista di Teologia dell’Evangelizzazione 4 
(2000) 245-249, 246. Opinión similar se encontraba ya en G. Colombo, “Il significato 
del tema “evangelizzazione e promozione umana””, 10: La “cualidad de secundario” y 
la prisa en la redacción aparecen claramente en la historia del Sínodo.

27	 Así en la conclusión de la Introducción al documento De iustitia in mundo, en ES 1, 
n. 1117; la cursiva es nuestra. Un amplio comentario sobre el adjetivo costitutiva 
en C. M. Murphy, “Action for Justice as Constitutive of the Preaching of the 
Gospel: Wath Did the 1971 Synod Mean?”, Theological Studies 44 (1984) 298-311. 
Sobre el adjetivo obviamente está de acuerdo la teología de la liberación. Un 



358 Giuseppe Biancardi

En resumen, en el documento aludido parece posible identificar una 
“franca identificación de la “justicia en el mundo” con el “conteni-
do” del mensaje evangélico, anunciado por la Iglesia”28.

Ahora bien, más allá de las intenciones ciertamente más que orto-
doxas de los redactores de dicha proposición, la misma podría oca-
sionar la idea de que la evangelización pueda limitarse a una acción 
dirigida a hacer justicia a los oprimidos, promocionándolos en el 
plano humano. Se trataría ciertamente de una tarea motivada por 
el Evangelio, pero un Evangelio sin “reserva escatológica”, propues-
to en función de una promoción del hombre puramente histórica.

En cuanto nos ha sido posible saber, el autor material del documento 
sinodal ha sido el dominico francés P. V. Cosmao29, durante muchos años 
miembro de la pontificia comisión “Iustitia et Pax” y consultor en la fase 
preparatoria del Sínodo. Y sobre las ideas del P. Cosmao estuvo de acuerdo 
también el teólogo “oficial” del Sínodo, el P. J. Alfaro, SJ: incluso, según su 
parecer, el compromiso en favor de la justicia es “constitutivo” de la evan-
gelización”, como son “constitutivos” de la persona el cuerpo y el alma30.

La afirmación no parece haber sido, entonces, objeto de particular 
contestación31. Pero, el tema de la evangelización y de sus conteni-
dos permanece particularmente vivo en la conciencia eclesial y en 
las preocupaciones de los pastores.

Pablo VI, de modo particular, expresa, al menos indirectamente, la 
propia insatisfacción por los resultados de la sesión sinodal del 1971 
sobre el tema que nos ocupa cuando precisa, para el 1974, un sínodo 

conocido exponente, Clodovis Boff dirá: “Considero la liberación social como 
dimensión constitutiva de toda la teología cristiana”. Citado por L. C. Susin, 
“Il dibattito attuale sulla teologia della liberazione”, Credere Oggi 29 (2009) 171, 
35-53, 44, nota 13. 

28	 G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 246.
29	 Cfr. C. M. Murphy, “La carità non la giustizia come elemento costitutivo della 

missione della Chiesa”, Credere Oggi 28:164 (2008) 72-87, 74.
30	 Ver también C. M. Murphy, “Action for Justice as Constitutive of the Preaching 

of the Gospel”, 303-304.
31	 Algunos apuntes críticos se encuentran en E. Benvenuto, “Quale giustizia”, Re-

novatio 7 (1972) 23-36, 29-30.



359Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

específicamente dedicado a la reflexión sobre la “evangelización en 
el mundo contemporáneo” (“De evangelizatione mundi huius tem-
poris”)32 y, al inicio de las labores sinodales, augura que los mismos 
sepan precisar mejor y con mayor sutileza (“melius et subtilius defi-
nire”)33 las relaciones existentes entre anuncio evangélico y compro-
miso en favor de la justicia y el desarrollo del género humano. El Papa 
Montini reclama, a fin de cuentas, la urgencia de una comprensión 
equilibrada de la evangelización en todos sus componentes, reafir-
mando que el problema exige una “subtiliorem investigationem”34.  

1.5.  La evangelización y sus contenidos en el Sínodo del 1974

A esta investigación se dedica la sesión celebrada entre el 27 de septiem-
bre y el 26 de octubre de 1974, después de una preparación dirigida por 
los habituales instrumentos de reflexión ofrecidos antes de cada sínodo 
a las iglesias particulares: los “Lineamenta” y el “Instrumentum laboris”.

1.5.1. La evangelización en los “Lineamenta”35

Los “Lineamenta” preparatorios de la sesión son enviados a las igle-
sias locales a finales de mayo de 197336.

32	 Sobre este Sínodo: cfr ES 1, nn. 1200-1499; G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974. Terza 
assemblea generale (27 settembre - 26 ottobre 1974), Edizioni La Civiltà Cattolica, Roma 
1975; D. Grasso, “I problemi trattati al Sinodo dei vescovi”, La Civiltà Cattolica 125:4 
(1974) 435-446; D. Grasso, “Bilancio del IV Sinodo dei Vescovi”, Rassegna di Teologia 
15 (1974) 414-425; D. Grasso, “Quarta Synodus Episcoporum”, Periodica de Re Morali 
Canonica Liturgica 64 (1975) 27-60; “Cronica (Sínodo dos Bispos)”, Revista Eclesiástica 
Brasileira 34 (1974) 948-992; L. de Vaulleces, “Libres propos sur l’évangelisation 
(Synode des évêques, 1974)”, Études 119 (1974) 341, 743-756; A. L. Descamps, “Le Sy-
node épiscopal de 1974”, Revue Théologique de Louvain 6 (1975) 113-122. Cfr. también 
los dossiers preparados por Presenza Pastorale 45 (1975) 287-373; Medellín 1 (1975) 
107-137 y 251-295, M. Pellegrino (ed.), Vangelo e promozione dell’uomo al Sinodo 1974, 
Elledici, Torino-Leumann 1975, y de P. Scapin (ed.), “Il quarto Sinodo dei vescovi 
evento emblematico nella vita della Chiesa”, Studia Patavina 22 (1975) 245-354.

33	 El deseo fue expresado durante la alocución Postquam liturgicum celebrada el 
27.9.1974. Texto íntegro en ES 1, nn. 1324-1337 (n. 1332), y en G. Caprile, Il Sinodo 
dei vescovi 1974, 130-134.

34	 ES 1, n. 1335.
35	 El texto, que lleva por título De evangelizatione mundi huius temporis (Lineamenta) 

está en ES 1, nn. 1204-1253, y en G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 893-910. 
36	 Reconstruye la versión de estos Lineamenta G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 



360 Giuseppe Biancardi

Ya desde la “Introducción”, el texto muestra ser consciente de que el 
término evangelización ha venido asumiendo diversos significados, 
por cuanto que puede indicar:

•	 “cualquier actividad, con la cual en cualquier modo el mundo es trans-
formado de acuerdo con la voluntad de Dios creador y redentor […]”;

•	 “la actividad sacerdotal, profética y real, mediante la cual la Igle-
sia va siendo edificada según la intención de Cristo […]”;

•	 “aquella actividad por medio de la cual es proclamado y expli-
cado el Evangelio, y es suscitada la fe viva en los no cristianos 
y alimentada en los cristianos (predicación misionera, actividad 
catequística, homilética, etc.” 37.

Pero, el mismo documento declara atenerse a la tercera acepción, 
por ser la más frecuente, por lo cual “evangelización” expresa “todo 
el misterio profético” de la Iglesia.

A continuación, se presenta el elenco de los factores que en el mun-
do actual pueden favorecer o, al contrario, obstaculizar – dentro y 
fuera de la Iglesia – la misma evangelización (Primera parte). Me-
rece la pena tener en cuenta que como primer factor favorable a la 
evangelización se indique el hecho de que hoy “los hombres buscan 
un nuevo estilo de vida, la liberación de todas las formas de someti-
miento, el desarrollo y la promoción de todo el hombre”38.

Tras esta mirada que abarca incluso la realidad mundana extra ecle-
sial, en la Segunda parte los “Lineamenta” dirigen la atención sobre 
un nivel más específicamente intra eclesial. Aparecen citados sobre 
todo algunos enunciados fundamentales propios de la teología de 
la evangelización, a partir de su dimensión teológica (Dios mismo y 
su principio), cristológica (Cristo figura como centro) y eclesiológica 
(por la cual la Iglesia tiene el deber de anunciar el Evangelio que es 
universal, con el fin de suscitar, en todos, la acogida en la fe)39. 

54-64.
37	 ES 1, n. 1207: n. 4 de la Introduzione de los Lineamenta.
38	 ES 1, n. 1210.
39	 Cfr. ES 1, nn. 1214-1216. Tales principios aparecen citados brevemente por G. Co-

lombo, “Il significato del tema “evangelizzazione e promozione umana””, 17-18.



361Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

A continuación, se ofrece en detalle el elenco de tales propuestas 
doctrinales40, completado por una análoga selección de las antino-
mias y de los dualismos constatables en aquellos años en la praxis 
evangelizadora de la Iglesia41. Cabe subrayar la cuarta antinomia 
denunciada, es decir la marcada disparidad que a veces se registra 
con respecto a las finalidades de la evangelización, con respecto a las 
cuales se pide al Sínodo hacer una síntesis:

Hay algunos que describen la evangelización de modo que la misma pa-
rezca centrada sobre un plano puramente espiritual y religioso y deba 
liberar al hombre únicamente del vínculo del pecado. Otros, en cambio, 
al describir a Cristo como un nuevo Moisés, consideran que el Evangelio 
– al menos en la presente fase de la historia – esté tan sólo ordenado a 
la promoción humana42.

La superación de las dificultades manifestadas viene sugerida en la 
Tercera y última parte de los “Lineamenta”. Será suficiente, aquí, 
evidenciar el hecho de que a la evangelización le es atribuida una 
finalidad exquisitamente espiritual, es decir la conversión y la fe 
en Dios; se alude a la promoción humana pero sólo para afirmar 
que la contribución específica que la Iglesia puede aportar consiste 
“en revelar al hombre su fin último, a cuya luz el progreso mismo 
se convierte en verdadero bien del hombre”43. Sobre este punto, la 
distancia con respecto a la afirmación del 1971 es más que evidente.

Dada su naturaleza de texto-mártir, son varias las observaciones 
que el instrumento de los “Lineamenta” suscita en las Iglesias lo-
cales. La documentación antológica en relación a la selección del P. 
Caprile, junto con las críticas de índole general por lo que se refiere 
a los conceptos clave de evangelización y promoción humana44, deja 
entrever el rechazo de una concepción “espiritualista” de la predi-

40	 Cf ES 1, nn. 1219-1226. También estos puntos son retomados por G. Colombo, “Il 
significato del tema “evangelizzazione e promozione umana””, 18-19.

41	 Ver ES 1, nn. 1227-1235 y, nuevamente, G. Colombo, “Il significato del tema 
“evangelizzazione e promozione umana””, 19-20.

42	 ES 1, n. 1231 (lettera D).
43	 Lineamenta, I, F de la Parte III, in ES 1, n. 1243.
44	 Como la de la facultad teológica de Monreal citada en G. Caprile, Il Sinodo dei 

vescovi 1974, 78-79.



362 Giuseppe Biancardi

cación y la nueva propuesta de la aportación “constitutiva” que la 
promoción humana ocasiona a la definición de evangelización45. 

En cualquier caso, es recurrente la solicitud para que el Sínodo es-
clarezca el significado del término evangelización y las relaciones 
entre la misma y la promoción del hombre46.

1.5.2. La evangelización en el “Instrumentum laboris”47

Elaborado sobre la base de las observaciones recibidas del estudio de 
los “Lineamenta”, el “Instrumentum laboris” se presenta por su par-
te como un texto notablemente simplificado respecto al precedente.

En el marco de nuestra reflexión, hagamos notar tan sólo que, en su Pri-
mera parte, el documento expresa su posición en relación al problema 
de la promoción humana:

En nuestro tiempo la tarea de la promoción y liberación humana es 
fuertemente sentida y muchos grupos se dedican a ella. El concilio en-
seña, y los fieles son conscientes de ello, que estos esfuerzos están en 
conexión con aquella salvación que nos ha sido traída por Cristo, por 
lo cual no pueden vivir íntegramente su fe, sino consagrándose a esta 
misión. Ya en el Sínodo precedente los obispos declararon, y ahora viene 
subrayado por las respuestas de las conferencias episcopales, que seme-
jante expresión de la fe y de la caridad está estrechamente vinculada 
con la evangelización48.

En cambio, una segunda parte profundiza en las cuestiones teológi-
cas conectadas con la praxis evangelizadora y pone su empeño en el 
intento de establecer naturaleza y contenidos de la evangelización. 
Esta es “el conjunto de todas las actividades mediante las cuales los 

45	 Cfr. G. Caprile, Il Sinodi dei vescovi 1974, 89-93 y 96-97, la aportación debida a 
Iustitia et Pax y al organismo ecuménico Sodepax. 

46	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 104.
47	 De evangelizatione mundi huius temporis (Instrumentum laboris). Texto en ES 1, 

1271-1318 y en G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 911-930. Cfr. también, en G. 
Colombo, G. Colombo, “Il significato del tema “evangelizzazione e promozio-
ne umana””, 13-16, algunas sugerencias puntuales para una lectura crítica 
del documento.

48	 Instrumentum laboris, n. 14, cit. por ES 1, n.1284.



363Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

hombres son llevados a participar del misterio de Cristo proclama-
do en el Evangelio” o, en otras palabras “toda actividad con la que 
el pueblo de Dios suscita la fe viva”49. Elementos constitutivos que 
hacen que la evangelización sea “plena” son: el testimonio de la cari-
dad, la administración de los sacramentos, la enseñanza y particu-
larmente la “predicación de la alegre noticia de Cristo”. Por eso, para 
dar cuerpo a la evangelización existen “sobre todo tres funciones de 
la Iglesia: la predicación de la palabra, el testimonio de la vida y la 
administración de los sacramentos”50.

Tras este enunciado de tipo general, el “Instrumentum” pasa a pro-
fundizar cada uno de los componentes de la acción evangelizadora.

Resultan interesantes las especificaciones con respecto al testimonio 
y a sus relaciones con el anuncio explícito de la Palabra de salva-
ción. Sobre el particular, el documento de trabajo, superando el én-
fasis sobre la finalidad espiritual de la evangelización expresada en 
los “Lineamenta”, asume como propia la enseñanza del Sínodo del 
1971 citándolo expresamente:

El amor del prójimo debe ejercitarse no solamente en las relaciones indivi-
duales, sino que exige también una actividad comunitaria y pública que 
tienda a transformar las condiciones generales, las estructuras sociales y 
políticas, de modo que los hombres no solamente tengan más, sino que sean 
más y más libres. En tal sentido pudo enseñar el sínodo precedente que la ac-
ción en favor de la justicia y la participación en la transformación del mundo 
le parecían verdaderamente constitutivas de la predicación del Evangelio51. 

La indicación es recogida porque el testimonio se expresa a través 
diversos caminos, entre los cuales “emerge la caridad” (“eminet 
caritas”); una caridad hacia el prójimo que posee necesariamente 
también una dimensión social.

Sin embargo, enseguida añade el “Instrumentum laboris” – “no de-
berá […] exagerarse la eficacia del testimonio”52 prestado sirviendo 

49	 Instrumentum laboris, nn. 24 y 26, cit. da ES 1, respectivamente en los nn. 1294 y 1296.
50	 ES 1, n. 1296.
51	 ES 1, n. 1304 (Instrumentum laboris, n. 34). 
52	 ES 1, n. 1305 (Instrumentum laboris, n. 35).



364 Giuseppe Biancardi

la causa de la justicia. Ésta, de hecho, exige necesariamente ser in-
tegrada con el anuncio explícito del mensaje evangélico, por cuanto 
el fin propio y específico de la evangelización se identifica con la 
conversión y salvación escatológica del hombre. Se trata, en efecto, 
de mantener una posición equilibrada53.

Entre las diversas observaciones que se podrían expresar en relación 
con los enunciados anteriores manifestamos sólo las siguientes:

La noción de evangelización expresada en el “Instrumentum labo-
ris” ya no se da por supuesta como en los precedentes “Lineamen-
ta”, en cambio es sencillamente propuesta para una verificación, 
aunque también ella sigue siendo “sustancialmente apriorística y, 
por tanto, preconcebida”54. 

Además. el “Instrumentum” supera la visión marcadamente espiritua-
lista y ultraterrena de la salvación planteada por los “Lineamenta”, para 
referirse explícitamente al Sínodo de 1971 y proponer una concepción 
soteriológica más heterogénea, que intenta conectar armónicamente el 
aspecto escatológico con el temporal y mundano de la salvación cristia-
na. Fue el intento al que se enfrentaron también los padres sinodales. 

1.5.3. El desarrollo de los trabajos sinodales

Los trabajos de un Sínodo, siguiendo la metodología típica de la re-
flexión teológico-pastoral, prevén un análisis crítico preliminar de la 
situación. En la asamblea que nos interesa, dicho análisis se concre-
tiza antes que nada en un informe general (Panorama) sobre la vida 
de la Iglesia a partir de la sesión sinodal precedente55, en el cual, entre 
otros, se señala el hecho de que “se va discutiendo animadamente la 
acción de la Iglesia en la lucha por la justicia y la liberación social”56, 

53	 Cfr. ES 1, n. 1316 (Instrumentum laboris, n. 46; la cursiva es nuestra).
54	 G. Colombo, “Il significato del tema “evangelizzazione e promozione umana””, 21.
55	 Texto íntegro italiano, que citamos en L’evangelizzazione nel mondo. I documenti 

principali della III Assemblea generale del Sinodo dei Vescovi (27 settembre - 26 ottobre 
1974), Ellledici, Torino-Leumann 1976, 23-33; una síntesis en G. Caprile, Il Sino-
do dei vescovi 1974, 137-145.

56	 L’evangelizzazione nel mondo, 30.



365Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

llegando a preguntar en determinados contextos la implicación di-
recta de la Iglesia misma en las controversias políticas y a señalar la 
revolución violenta como la única opción evangélica válida57. 

A continuación, se completa el “Panorama” con seis informes dedi-
cados más específicamente a presentar la realidad de la evangeliza-
ción en los cinco continentes y en las Iglesias Orientales58. También 
estas intervenciones, como también la que se refiere a América del 
Norte, Australia y Oceanía, subrayan por una parte la urgencia del 
que la Iglesia se ocupe explícitamente de promoción del hombre59; por 
la otra reconocen la problemática de la relación de esta acción con 
el anuncio evangélico. Al respecto, la exposición que informa sobre 
las iglesias de África denuncia como errónea la teoría según la cual 
la Iglesia debería ocuparse primeramente de progreso y liberación y 
sólo sucesivamente de proclamación evangélica60. Por su parte, el tex-
to que ilustra la situación asiática pone de manifiesto el riesgo de 
confusión entre la acción humanitaria y la evangelizadora61, mientras 
que la mirada dirigida al mundo latinoamericano llega a señalar el 
peligro de una verdadera y propia identificación entre las dos62. 

Dando seguimiento a estos datos se desarrolla un conjunto dubita-
tivo que encuentra expresión tanto en el aula como en los trabajos 
de los grupos lingüísticos o círculos menores

De la documentación disponible se evidencia ante todo que el Sínodo 
da comienzo con la plena consciencia de los múltiples significados 
del término evangelización. A lo largo de sus tareas, luego, se orienta 
claramente en el sentido de no restringir el sentido del término al 
anuncio misionero en sentido riguroso, sino extenderlo a toda la ac-
tividad de la Iglesia, en cualquier forma en que sea ejercitada63.

57	 L’evangelizzazione nel mondo.
58	 También estos informes están presentados íntegramente en L’evangelizzazione 

nel mondo, 34-92; sintéticamente en G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 146-174.
59	 Cf L’evangelizzazione nel mondo, pp. 65-66.
60	 L’evangelizzazione nel mondo, 39.
61	 L’evangelizzazione nel mondo, 73-74.
62	 L’evangelizzazione nel mondo, 50-52.
63	 Ver R. Laurentin, L’évangélisation après le quatrième Synode, Seuil, Paris 1975.



366 Giuseppe Biancardi

El mayor escollo que los padres sinodales tuvieron que afrontar, fue 
la definición del contenido de la evangelización o, en términos más 
específicos, el tema de las relaciones entre evangelización y promo-
ción humana. Sobre el particular, en las intervenciones de los obis-
pos se pueden encontrar los siguientes elementos.

•	 Presencia de la acción de promoción humana en el conjunto de la acción 
evangelizadora de la Iglesia. La intervención de varios pastores señala 
como un dato positivo una atención casi generalizada a la dimensión 
“material” de la vida del hombre por parte de las iglesias particulares64, 
aunque tampoco faltan resistencias al respecto65. 

•	 Afirmación con alguna reserva, de la necesidad de la misma. Dando como 
indiscutible el compromiso de su comunidad al servicio de las necesida-
des materiales de los hermanos, muchos obispos declaran con vigor la 
necesidad de aunar la promoción humana con la evangelización66. Tal 
necesidad está motivada con razones de diverso calibre. Los padres si-
nodales, no obstante, reconocen también que, con relación al deber de la 
promoción humana, no existe una conciencia plenamente compartida67. 

•	 Constatación de la problemática de las relaciones entre evangelización y 
promoción humana. Una vez afirmada la necesidad para la Iglesia de com-
prometerse al lado del hombre en favor de su liberación, los obispos pre-
sentes en el Sínodo se muestran realísticamente conscientes de los pro-
blemas teoréticos inherentes a dicha afirmación68, vueltos ulteriormente 
complicados por razones de naturaleza más contingente, tales como: la 
resistencia de alguna iglesia en empeñarse en la promoción del hombre69; 
el riesgo real de generar sospechas de proselitismo70; las erróneas contra-
posiciones entre compromiso por el hombre y por el Evangelio71; las posi-
bles descompensaciones entre la acción eclesial hacia el hombre o hacia el 
otro polo72; la dificultad de colaborar con cuantos trabajan en favor de los 
pobres u oprimidos sobre la base de la ideología marxista73. 

64	 Cf, en particular, G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 193, 204, 241, 246.
65	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 213.
66	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 184, 196, 215, 238, 246, 278, 307, 394, 401, 420.
67	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 273-274.
68	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 199, 205, 234, 356.
69	  G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 231.
70	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 210, 259.
71	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 305.
72	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 236, 240, 356, 389-390
73	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 367.



367Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

•	 Petición e intentos de clarificación. Por eso resuena frecuente, en el aula 
sinodal, la solicitud de clarificaciones sobre el “porqué” y sobre la exacta 
naturaleza de la relación que vincula el darse de la Iglesia al anuncio del 
Evangelio y al servicio del hombre74. 

Pero, al mismo tiempo, los padres sinodales se basan en la bús-
queda de una respuesta compartida al interrogante en cuestión. 
Encuentran un fundamento seguro para justificar el vínculo entre 
evangelización y promoción humana en la calidad de la salvación 
que el Padre ofrece a los hombres en Cristo. La integralidad de tal 
salvación exige afirmar la estrechísima vinculación que une acción 
evangelizadora de la Iglesia y promoción del hombre: se trata de 
elementos que se implican necesariamente y en consecuencia re-
sultan inseparables75.

Así pues, la multiforme acción evangelizadora de la Iglesia no 
excluye la promoción humana76: esta última no es evasión de la 
misión eclesial77, ni está en contradicción con ella78. Los dos mi-
nisterios, en cambio, han de desarrollarse armónicamente79, evi-
tando dualismos y separaciones injustificadas80, reduccionismos 
y subordinaciones incorrectas81.

La tarea es hasta tal punto laboriosa que algún padre sinodal juzga 
a la comunidad creyente no preparada para resolverla82, y solicita 
una adecuada exhortación sobre el particular83.

Enunciados poco diferentes encontramos en las dos síntesis oficia-
les de los trabajos, leídos durante la asamblea sinodal: una de ellas 
por el cardenal J. M. A. Cordeiro84, la otra – de índole más teológica 

74	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 254, 300, 364, 522, 615, 631
75	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 341, 432, 530, 534, 536, 581, 595, 598, 599, 621.
76	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 443.
77	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 430.
78	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 435, 538.
79	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 356, 506.
80	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 406, 408, 409, 411, 581, 593.
81	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 414, 424, 440, 525, 531, 550, 581, 623.
82	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 620.
83	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 363.
84	 G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 326-335 y 931-956; L’evangelizzazione nel mondo, 95-117.



368 Giuseppe Biancardi

– por el entonces cardenal K. Wojtyla85; este último también autor 
de una precedente exposición sobre los principios teológicos de la 
evangelización86. Restringiendo nuestro análisis a la intervención de 
síntesis elaborada por Wojtyla, observamos que se limita a enume-
rar como necesitado de una profundización posterior el “tema de 
la liberación, en el sentido teológico, ético y social, familiar en las 
intervenciones de los padres de América Latina”87. En cambio, su 
pensamiento más elaborado sobre el particular lo encontramos en 
la exposición que enumera los fundamentos teológicos de la evange-
lización: por sí misma, la liberación en sentido humano y social no 
atañe directamente a la misión de la Iglesia; pero desde el momento 
que ella tiene el deber de defender y promover la paz y la justicia, la 
promoción del hombre se inscribe entre las tareas de la evangeliza-
ción (Hoc sensu opus liberationis socialis et oeconomicae ad evangelizatio-
nis exercitium pertinet)88.

Los padres sinodales no se aventuran más allá. El caso es que, sobre 
un argumento tan discriminante, ellos se muestran de hecho divi-
didos89. En efecto, gran parte del episcopado presente en Roma en 
aquel otoño de 1974 puede ser considerado tercermundista, es decir 
proveniente de países en los que el compromiso por la liberación 
y promoción del hombre aparece como de constante actualidad y 
urgencia, sostenido sobre todo por la teología de la liberación. Pero 
para el resto de los prelados presentes en el Sínodo, representantes 
de la cristiandad occidental, una tal urgencia está mucho menos 

85	 Cfr. G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 559-565 y 991-1010; L’evangelizzazione nel 
mondo, 118-132. La intervención se encuentra también en Karol Wojtyla e il Sinodo 
dei Vescovi, a cargo de la Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi, Città del 
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana 1980, 220-241 y 391-410.

86	 Cfr. G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 378-388 y 965-990; G. Caprile, “Karol 
Wojtyla e il Sinodo dei Vescovi”, 187-219 y 363-390. Cfr. también G. Grasso, “Ka-
rol Wojtyla e la catechesi/2. Gli interventi ai Sinodi dei Vescovi”, Catechesi 48:7 
(1979) 41-46.

87	 L’evangelizzazione nel mondo, 98.
88	 Cfr. G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 384-386, 985.
89	 Cfr. la analítica recostrucción de J. Grootaers, “Tensions et médiations au Sy-

node sur l’évangélisation”, L’Esortazione apostolica di Paolo VI Evangelii nuntiandi. 
Storia, contenuti, ricezione. Colloquio internazionale di studio. Brescia, 22-23-24 
septiembre 1995, Studium, Roma 1998, 54-90; pero cfr. también las pp. 128-132.



369Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

presente. Por eso, inevitablemente, la visión del problema asume 
tonalidades diversas entre los participantes en la sesión.

1.5.4. El frustrado documento final

Las diferentes sensibilidades, una de ellas sintéticamente etiqueta-
da como “encarnacionista”, la otra como “escatologista”90, impiden 
al Sínodo llegar a un documento conclusivo compartido por todos91. 

La discrepancia está emblemáticamente representada por los se-
cretarios especiales de la sesión sinodal, el catequeta y liturgista 
indio Duraysamy Simon Amalorpavadass y el pastoralista jesuita, 
docente de la Gregoriana, P. Domenico Grasso. Vinculados, el pri-
mero “al nuevo mundo colonizado y oprimido”, por tanto, presumi-
blemente más sensible a la problemática de la promoción humana, 
el segundo al “viejo mundo europeo y eurocéntrico”92, probable-
mente habían sido “elegidos estratégicamente con la esperanza de 
dominar bien el problema y facilitar el entendimiento”93. En rea-
lidad, quizás también por simples motivos de incompatibilidad 
personal94, los mismos no lograron favorecer aquella unidad que 
no obstante era deseada por todos. Llamados ambos a elaborar un 
proyecto de texto conclusivo, elaboran dos documentos de hecho 
irreconciliables entre sí95. 

90	 Cfr. D. Grasso, Bilancio del IV Sinodo dei Vescovi, 417-418.
91	 Cfr.G. Salvini, “A venticinque anni dalla Evangelii Nuntiandi”, La Civiltà Catto-

lica 152:4 (2000) 350-362; aquí 352-353. Todo el asunto es ampliamente recons-
truido por G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 671-709.

92	 G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 247.
93	 G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 246. 
94	 Las razones personales se encuentran aún más reforzadas ibid., y en el otro 

estudio del mismo G. Colombo, “L’evangelizzazione dalla Gaudium et Spes alla 
“nuova evangelizzazione”, 335. En cambio, invita a no hacer de ello una cues-
tión de personas G. Salvini, “A venticinque anni dalla Evangelii Nuntiandi”, La 
Civiltà Cattolica 3610:4 (2000) 350-362.

95	 El esquema de los dos documentos está citado por G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 
688-689, y por J. Grootaers, Tensions et médiations au Synode sur l’évangélisation en 1974, 
80-82. La elaboración del secretario indio, en versión inglesa bastante parecida al texto 
latino, está en D. S. Amalorpavadass, Evangelisation of the Modern World (Synod of Bishops, 
Rome 1974), National Biblical Catechetical and Liturgical Centre, Bangalore 1975, 37-61.



370 Giuseppe Biancardi

Este resultado conduce a un inevitable “impasse”. Tras algunos pasajes 
convulsos, fácilmente comprensibles dada la urgencia por concluir las la-
bores de la asamblea, se confía monseñor A. Descamps, secretario de la 
Pontificia Comisión Bíblica, la tarea de armonizar en un único documento 
los textos de los dos secretarios96. Pero el intento de Descamps es rechazado 
por la asamblea: las cuatro partes del escrito elaborado por él son some-
tidas a otras tantas votaciones y tan sólo la primera recibe el plácet de los 
padres sinodales97; éxito que sugiere, obviamente el retiro del documento.

1.5.5. La “Declaratio final” y el “Elencus quaestionum”

Sin un documento orgánico conclusivo, la asamblea sinodal se li-
mita a aprobar una “Declaratio”98 y un “Elencus quaestionum”99 a 
ser sometida al Santo Padre, introduciendo así una praxis que, si 
entonces pareció como excepción, se ha convertido luego en la con-
clusión habitual de los sínodos sucesivos100.

Moviéndose a la luz del significado amplio atribuido al término 
evangelización, en la “Declaratio” los padres sinodales:

•	 recuerdan los principios teológicos que rigen toda acción evangelizado-
ra: acción que constituye un deber apremiante de la Iglesia pero que 
contempla como protagonista principal al mismo Dios, con el cual el 
evangelizador debe establecer una íntima unión personal101;

•	 captan muy claramente las dificultades y los obstáculos que se interpo-
nen a una eficaz propuesta del Evangelio: secularización, secularismo, 
ateísmo, atentados a la libertad religiosa y a la actividad de la Iglesia102;

96	 A. L. Descamps, “Le Synode épiscopal de 1974”, Revue théologique de Louvain, 6:1 
(1975) 113-122, 118-120.

97	 Cfr in G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 677-686 una síntesis del documento 
rechazado y el éxito de la votación, ver también A. L. Descamps, “Le Synode épis-
copal de 1974”, 120.

98	 El texto está en ES 1, nn. 1347-1360; L’evangelizzazione nel mondo, 137-142; G. Capri-
le, Il Sinodo dei vescovi 1974, 727-734 y 1011-1016.

99	 Cfr. G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 734-736; texto íntegro en las pp. 1017-1023.
100	Sobre la cuestión, útiles indicaciones en G. Colombo, “Tra i due Sinodi. Il genere 

dei testi sinodali”, Teologia 15 (1990) 97-103.
101	Cfr. Declaratio, nn. 4-7, in ES 1, nn. 1350-1353. 
102	Cfr. ES 1, n. 1354 (Declaratio, n. 8).



371Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

•	 reafirman la necesidad de la evangelización que, pese a las dificultades, 
debe continuar, adaptándose dinámicamente a las cambiantes condi-
ciones de la sociedad, a la luz del “principio de la encarnación” que esti-
mula “a idear siempre nuevos pero fieles ‘medios de arraigarse’”103;

•	 señalan haber dedicado “especial atención” a las “mutuas relaciones 
entre la evangelización y la salvación integral o liberación plena de los 
hombres y de los pueblos”. Con respecto a ello, afirman que la motiva-
ción radical para conjugar anuncio cristiano y promoción/liberación del 
hombre hay que identificarla en el Evangelio mismo, buena noticia de 
salvación “para todo el hombre y para la sociedad entera”.

Además, la “Declaratio”, definida como “obra maestra de diploma-
cia, para evitar contestaciones de derecha y de izquierda”104 no dice 
más, pidiéndole a Pablo VI una palabra esclarecedora sobre esto y 
sobre otros temas debatidos en la asamblea sinodal105. Y esa palabra 
llega con la EN.

2. La exhortación apostólica “Evangelii nuntiandi”

2.1. 2.1. Origen y contenidos

La “Evangelii Nuntiandi”106 fue promulgada por Pablo VI el 8 de di-
ciembre de 1975, principalmente para dar expresión unitaria a la 
documentación elaborada por el Sínodo del año precedente en rela-
ción con la evangelización107, pero también para recordar el décimo 

103	ES 1., n. 1355 (Declaratio, n. 9).
104	B. Seveso, “Intenti d’azione”, 128, que remite a R. Laurentin, L’évangélisation 

après le quatrième Synode, 76.
105	Dentro del espíritu de la preocupación por la promoción y liberación humana, 

el Sínodo hace pública, al menos, una Declaración sobre los derechos del hombre y 
reconciliación. La declaración está en ES 1, nn. 1338-1346; L’evangelizzazione nel 
mondo, 133-136; G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 705-709.

106	Texto oficial en Acta Apostolicae Sedis 68 (1976) 5-76. Entre las ediciones co-
mentadas: Esortazione Apostolica Evangelii Nuntiandi. Commento sotto l’aspetto teo-
logico ascetico e pastorale, Edizioni Sacra Congregazione per l’Evangelizzazione 
dei Popoli, Roma 1976; E. Testa et al.(eds.), L’annuncio del Vangelo oggi. Commento 
all’Esortazione Apostolica di Paolo VI Evangelii Nuntiandi, Pontificia Università Ur-
baniana, Roma 1977; Paolo VI, L’evangelizzazione. Discorsi e interventi, Studium 
Roma 1995 (texto de la exhortación en las pp. 87-163; con importante Introduzio-
ne de G. Colombo, en las pp. V-XXI). 

107	El interés por el tema de la evangelización se nota también fuera de la iglesia 



372 Giuseppe Biancardi

aniversario del final del Concilio y el año santo celebrado en el mis-
mo año 1975 (n. 2 y 4).

El contenido del documento pontificio, distribuido en siete seccio-
nes contenidas entre una “Introducción” y una “Conclusión”, puede 
ser concentrado en torno a algunos puntos fundamentales.

El Papa Montini, pasando por alto sobre el dato teológico-trini-
tario y sobre el neumatológico destacado por el “Instrumentum 
laboris”, enfatiza antes que nada sobre el fundamento cristológi-
co y eclesiológico (n. 6-16) de la evangelización, buscando perfilar 
una cierta noción (n. 17-24), aun cuando se trate de una realidad 
compleja (n. 17), para luego referirse a los contenidos esenciales 
(n.25-39).

Esta es la parte principal del documento porque aquí Pablo VI, 
sobre la base de la teología bíblica del Cristo evangelizador y de la 
Iglesia evangelizadora, recoge primariamente los elementos útiles 
para articular el complejo concepto de la acción evangelizadora. 
La misma es presentada como la resultante de tres componentes: 
testimonio de la vida (n. 21), anuncio explícito del Evangelio (n. 
22), inserción y vida en la Iglesia mediante los sacramentos (n. 23); 
componentes que, a su vez, inducen a quien ha acogido la evange-
lización al testimonio vital y al compromiso apostólico (n. 24)

Sobre el contenido de la evangelización el Papa Montini distingue 
entre lo esencial y sus elementos secundarios (n. 17 y 25) sugiriendo 
de esta forma la superación del impasse en que había caído el Síno-
do de 1974 en el momento de la discusión sobre las relaciones entre 
evangelización y promoción humana.

Contenido esencial es el Dios revelado por Jesucristo que ofrece al 
hombre una “salvación trascendente, escatológica, que tiene cierta-

católica. Justamente en 1975 lo aborda ampliamente una gran asamblea del 
Consejo Ecuménico de las Iglesias que tuvo lugar en Nairobi, iniciada el 23 de 
noviembre y clausurada el 10 de diciembre, dos días después de la promulga-
ción de EN. Cfr. J. Gevaert, “L’“Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 anni dopo”, 
Itinerarium 8 (2000) 16, 125-145, 125.



373Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

mente su inicio en esta vida, pero que se completa en la eternidad” 
(n.27) y que en consecuencia no puede ser reducida a una simple

“salvación inmanente, a medida de las necesidades materiales o inclu-
so espirituales que se agotan en el marco de la existencia temporal y se 
identifican totalmente con los deseos, las esperanzas, las ocupaciones, las 
luchas temporales […]” (n. 27).

Con todo, dado que existe una “recíproca llamada que se produ-
ce continuamente entre el Evangelio y la vida concreta, personal y 
social del hombre” (n. 29), la evangelización debe considerar como 
propio contenido las instancias de liberación y promoción que ex-
presa el hombre actual.

Esto – especifica el Papa – porque “entre evangelización y promo-
ción humana – desarrollo, liberación – existen […] vínculos profun-
dos” (n. 31);

•	 Vínculos de orden antropológico, porque el hombre que hay que evan-
gelizar no es un ser abstracto, sino un ser sujeto a los problemas sociales 
y económicos. (n. 31); 

•	 Lazos de orden teológico, “ya que no se puede disociar el plan de la creación 
del plan de la redención que llega hasta situaciones muy concretas de injus-
ticia, a la que hay que combatir y de justicia que hay que restaurar”. (n. 31)

•	 Vínculos de orden evangélico “como es el de la caridad: en efecto, ¿cómo 
proclamar el mandamiento nuevo sin promover, mediante la justicia y 
la paz, el verdadero, el auténtico crecimiento del hombre?” (n. 31)

Naturalmente, la liberación que es contenido de la evangelización no 
podrá ser reducida “a las dimensiones de un proyecto simplemente 
temporal (n. 32), o ser confundida ambiguamente con los objetivos de 
los diversos sistemas ideológicos y políticos practicados por el hombre. 
Deberá entenderse correctamente a la luz de la teología y de la antro-
pología propuestas por el Evangelio (n. 33-35), y su anuncio tenderá 
siempre a la conversión (n. 36), con el rechazo de toda violencia (n. 37).

No hay que olvidar, en efecto – insiste Pablo VI auto citándose – que la 
finalidad de la evangelización es “específicamente religiosa […]: el Reino 
de Dios antes que cualquier otra cosa, en su sentido plenamente teoló-
gico” (n. 32). Justamente, entonces, “la Iglesia asocia, pero no identifica 



374 Giuseppe Biancardi

nunca, liberación humana y salvación en Jesucristo” (n. 35); y eso por 
una doble razón: en primer lugar, “no toda noción de liberación es nece-
sariamente coherente y compatible con una visión evangélica del hom-
bre, de las cosas y de los acontecimientos (n. 35); en segundo lugar “toda 
liberación política […] lleva dentro de sí misma el germen de su propia 
negación y decae del ideal que ella misma se propone” (n. 35) ya sea por 
falta de inspiración ideal, o bien por falta de finalidad.

Concluyendo pues, para “Evangelii Nuntiandi” la liberación-promoción 
humana, no es contenido esencial de la evangelización; pero tampoco 
debe ser ubicada entre los elementos secundarios como ya se ha señala-
do: rigurosamente hablando, nunca Pablo VI, en “Evangelii Nuntiandi” 
define como “secundaria” la problemática del tema en el ámbito de la 
evangelización108, prefiriendo, en cambio, afirmar que “Todo esto [lo que 
respecta a la liberación/promoción humana] no es extraño a la evange-
lización” (n. 30). Y la aportación específica que la Iglesia puede ofrecer a 
la causa de la liberación consiste en “suscitar cada vez más numerosos 
cristianos que se dediquen a la liberación de los demás” (n. 38) ofrecien-
do sus motivaciones de fe para una acción animada por una adecuada 
“enseñanza social” (n.38) inspirada también ella por el Evangelio.

El pontífice, luego, moviéndose sobre un terreno menos problemáti-
co y en una línea más tradicional enumera los medios109 de la evange-
lización y sus destinatarios. 

108	Es cuanto pone en evidencia G. Colombo, “Il significato del tema “evangeliz-
zazione e promozione umana”, 23-29; G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 247-
248. El mismo autor, no obstante, en una intervención más reciente afirma que 
en EN Pablo VI unifica la promoción/liberación con la evangelización, decla-
rándola como su objetivo secundario: G. Colombo, “Vaticano II e postconcilio: uno 
sguardo retrospettivo”, La Scuola Cattolica 133 (2005) 3-18, 5; la cursiva es nues-
tra. Pero esta última afirmación debe entenderse en sentido amplio, teniendo 
en cuenta que se encuentra formulada en un escrito de índole general, no espe-
cíficamente dedicado a la EN, donde, efectivamente nunca aparece el adjetivo 
“secundario” referido al tema en cuestión. Un análisis más amplio de todo el 
tema se encuentra en el trabajo de doctorado de D. S. Wojtecki, Evangelizzazione 
e promozione umana nell’insegnamento di Paolo VI. Genesi, analisi e sviluppi del loro 
rapporto, Pontificia Universitas Sanctae Crucis, Roma-Avellino 2002. 

109	G. Ruta, “La Chiesa “predica sui tetti” il messaggio di cui è depositaria (EN 45). 
Le vie dell’evangelizzazione”, Guttadauro 1 (2001) 151-173.



375Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

Entre los primeros se recuerdan, por su orden: el testimonio de 
vida, una predicación viva, la liturgia de la palabra, la catequesis, 
la utilización de los medios de comunicación social, el contacto 
personal, los sacramentos y la piedad popular (n. 40-48)

En cuanto a los destinatarios, “Evangelii Nuntiandi” presenta un 
amplio espectro, acabando por comprender a todos los posibles re-
ferentes del mensaje de salvación: los que están lejos, necesitados de 
un anuncio kerigmático; el mundo descristianizado, los seguidores 
de religiones no cristianas; los fieles; los no creyentes; los que no 
practican: las muchedumbres y las comunidades eclesiales de base 
(n. 49-58).

En la última parte de la exhortación, el Papa trata de los operarios y 
del espíritu de la evangelización.

En cuanto al tema de los operarios, después de haber insistido so-
bre el hecho de que la evangelización es un acto eclesial, se pone en 
evidencia el papel decisivo de la Iglesia particular que, en comunión 
con la comunidad universal y en fidelidad al depósito de la fe, está 
llamada a adaptar el anuncio de la buena noticia a la realidad en 
que se halla inserta (n. 59-65). En todo caso, la tarea evangelizado-
ra, aún dentro de la variedad de los ministerios, abarca a todos los 
creyentes: desde el Papa a los obispos, de los sacerdotes y religiosos 
a los laicos (n. 66-73)

El documento se cierra con una breve presentación de la espiritua-
lidad de los evangelizadores que, dóciles al Espíritu y con la ayuda 
y la inspiración de los santos y de la Virgen, animados por el amor 
se hacen testigos auténticos del mensaje que anuncian, artífices 
de unidad y servidores de la verdad (n. 74-82)



376 Giuseppe Biancardi

2.2. Apuntes de valoración110

Nos encontramos ante un texto para nada “simple y tranquilo”, sino 
más bien “entre los más atormentados y sufridos del magisterio pa-
pal de Pablo VI”111, sobre todo por el contexto socio-político, cultural 
y eclesial en que fue elaborado. 

Atormentado y sufrido, el texto lo es también porque marca un giro 
en el Magisterio: los Sínodos precedentes habían elaborado direc-
tamente textos definitivos a la conclusión de sus trabajos; con la 
sesión de 1974 esto no sucedió y, justamente a partir de la “Evangelii 
Nuntiandi”, es el Papa quien asume en primera persona la tarea de 
dar expresión completa y unitaria a las indicaciones magisteriales 
de una asamblea sinodal112. 

En este caso específico, luego, Pablo VI es llamado a unificar las posi-
ciones episcopales sobre el tema de la relación entre evangelización 

110	Muy útiles para un juicio sobre EN los citados estudios de G. Colombo, “Il signi-
ficato del tema “evangelizzazione e promozione umana”; G. Colombo, “Evangelii 
Nuntiandi”; G. Colombo, “L’evangelizzazione dalla Gaudium et Spes alla “nuova 
evangelizzazione”; G. Colombo, “Sulla evangelizzazione”. Cfr. además los textos 
publicados para el vigésimo y el vigésimo quinto aniversario de la EN. El vigésimo 
dio origen al importante texto ya cit.: L’Esortazione apostolica di Paolo VI Evangelii 
Nuntiandi. Storia, contenuti, ricezione. Cfr. además: S. Murphy, “Evangelii nuntian-
di Twenty Years After: Culture, Pluralism, and Secularism”, Milltown Studies 19 
(1996) 37, 82-107. El vigésimo quinto aniversario del documento es destacado por: 
J. Gevaert, “L’Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 anni dopo”; J. Gevaert, “L’im-
pegno di annunciare il Vangelo. Evangelii nuntiandi 25 anni dopo”, Guttadauro 1 
(2001) 129-149; L. Moreira Neves, “Testamento pastorale di un Pontefice”, Istituto 
Paolo VI. Notiziario 22 (2001) 41, 37-40; G. Salvini, “A venticinque anni dalla Evan-
gelii Nuntiandi”, y por la colección monográfica de Rivista di Teologia dell’Evangeli-
zzazione 4 (2000) 243-311, dedicada al tema: A 25 anni dall’Evangelii Nuntiandi. Cfr. 
también: G. Colzani, Missiologia contemporanea. Il cammino evangelico delle Chiese: 
1945-2007, San Paolo, Cinisello, 2010, 91-116; G. Alcamo, “La catechesi dall’Evan-
gelii Nuntiandi all’Evangelii Gaudium”, en G. Alcamo (ed.), La catechesi educa alla 
gioia evangelica, Paoline, Milano 2014, 13-52; A. Ilunga Nkulu, “La catéchèse insérée 
dans la mission évangélisatrice de l’Église. Quelles implications?”, Rivista di Scienze 
dell’Educazione 54 (2016) 373-382. Más indicaciones en P. Vanzan, “Una panorami-
ca bibliografica su Paolo VI”, La Civiltà Cattolica 150:1 (2000) 258-269, 268-269. 

111	 G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 245.
112	Cfr. G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 245.



377Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

y promoción humana que son bastante distantes entre sí. Se logra 
con una intervención que resulta “esmeradamente calibrada”113. De 
hecho, en su declaración, el Papa Montini evita cuidadosamente:

•	 la confusión, entre evangelización y promoción humana; 

•	 la disociación entre las dos tareas, en particular la exclusión de la pro-
moción humana de la evangelización; en cuyo caso esta última sería 
desencarnada;

•	 la reducción del anuncio evangélico a liberación humana; lo cual redu-
ciría el mensaje cristiano a simple ideología histórica e inmanente. Bajo 
este último aspecto, EN puede quizás considerarse como una “correc-
ción” de la toma de posición del Sínodo de 1971, “desequilibrada” en favor 
de la promoción humana114.

En positivo, para una exacta visión de las relaciones entre las dos 
realidades, el pontífice no propone una fórmula decisiva, sino que 
ofrece una orientación, alcanzada gracias al hecho de considerar 
la evangelización no solamente en su esencia, sino también en su 
realización histórica y en consecuencia asocia a la misión evange-
lizadora de la Iglesia la tarea de un servicio integral al hombre. El 
Papa Montini supera así la antropología dualística, de derivación 
platónica que distingue demasiado, hasta casi la disociación, entre 
alma y cuerpo; finalmente, recupera en la misma perspectiva, la di-
mensión histórica del hombre115.

A partir de estas premisas, el Papa puede llegar a las orientaciones alu-
didas anteriormente y aquí sintetizadas en términos de distinción, in-
tegración y subordinación de la liberación-promoción humana en rela-
ción con la salvación anunciada mediante la actividad evangelizadora.116. 

Y, sobre todo, gracias a esta aportación clarificadora sobre térmi-
nos esenciales de la fe cristiana que es como “Evangelii Nuntiandi” 

113	 G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 245.
114	G. Colombo, “Evangelii Nuntiandi”, 245.
115	 Cfr. G. Colombo, L’evangelizzazione dalla Gaudium et Spes alla “nuova evangelizza-

zione”, 336.
116	Son conceptos ya esbozados por Pablo VI en el discurso pronunciado en la con-

clusión del Sínodo. Cf ES 1, nn. 1361-1381 y G. Caprile, Il Sinodo dei vescovi 1974, 
763-771; 768-769.



378 Giuseppe Biancardi

puede ser definida un “un texto miliar en la vida de la Iglesia”117. No 
se trata de una solución definitiva a un problema complejo, sino de 
una segura e iluminadora orientación. De hecho, la ponderada toma 
de posición permitirá con mayor facilidad posteriores profundiza-
ciones teológicas de la materia118 y, entre otras cosas, un replantea-
miento de la dimensión política y liberadora de la catequesis que 
encontrará su expresión en el Sínodo de 1977, en Puebla (1979) y en 
“Catechesi tradendae” (1979)119.  

Pero en este momento es oportuno proceder más allá, porque si 
“Evangelii Nuntiandi” se preocupa sobre todo del decisivo argu-
mento de las relaciones entre evangelización y promoción humana, 
no por eso ha descuidado otros temas también ellos examinados en 
el Sínodo, al servicio de la evangelización y de la catequesis.

•	 Así, debe señalarse la indicación que “Evangelii Nuntiandi” ofrece con 
respecto a la evangelización de las culturas (n. 20). Pablo VI sobre el par-
ticular expresa su pensamiento recurrente: “La ruptura entre Evangelio y 
cultura es sin duda alguna el drama de nuestro tiempo”. El drama puede 
ser superado sólo mediante una evangelización de las culturas realizada 
“no de una manera decorativa, como un barniz superficial, sino de mane-
ra vital, en profundidad y hasta sus mismas raíces”. Encontramos aquí 
enunciado, al menos implícitamente, el concepto de “inculturación” que 
hará su aparición en el lenguaje oficial de la Iglesia con el Sínodo de 1977: 
aunque en “Evangelii Nuntiandi” 20 falta el término, al menos es esboza-
do el concepto. Además: con afirmaciones inequívocas queda expresado el 
principio que debe regir toda auténtica inculturación: 

•	 El Evangelio y, por consiguiente, la evangelización, no se identifican 
ciertamente con la cultura y son independientes con respecto a todas 
las culturas. Sin embargo, el reino que anuncia el Evangelio es vivido por 
hombres profundamente vinculados a una cultura, y la construcción del 
reino no puede por menos de tomar los elementos de la cultura y de las 
culturas humanas. Independientes con respecto a las culturas, Evange-

117	 G. Colombo, L’evangelizzazione dalla Gaudium et Spes alla “nuova evangelizzazione”, 335.
118	Bastará recordar la ya citada intervención de la Comisión Teológica Internacio-

nal sobre Promoción humana y salvación cristiana, difundidas el año sucesivo a la 
promulgación de la EN.

119	Cfr. G. Groppo, Evangelii Nuntiandi, en Instituto di catechetica (facoltà di scien-
ze dell’Educazione) dell’Università Pontificia Salesiana di Roma, J. Gevaert 
(ed.), Dizionario di Catechetica, Elledici, Torino -Leumann 1986, 262-263, 263.



379Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

lio y evangelización no son necesariamente incompatibles con ellas, sino 
capaces de impregnarlas a todas sin someterse a ninguna120.

Cabe señalar también otros dos términos presentes en “Evangelii 
Nuntiandi” que califican el documento pontificio como un signifi-
cativo texto pastoral, y por tanto atento a los problemas del mundo 
en el que es promulgado. Nos referimos a la religiosidad popular y a 
las comunidades eclesiales de base.

•	 En lo concerniente a la religiosidad popular, Pablo VI expone una autori-
zada palabra en un momento en el que, sobre la ola de la reforma litúrgica 
puesta en marcha por el Concilio, algunos teólogos y pastoralistas se incli-
naban a repudiar con excesiva facilidad las formas de expresión popular 
de la fe y de la religiosidad, presentes particularmente en los países lati-
nos. En cambio, para los análisis más equilibrados, la religiosidad popular 
aparecía ciertamente como la realidad necesitada de ser purificada en sus 
formas expresivas cercanas a la superstición y a la magia, pero induda-
blemente no hasta el punto de tener que ser rechazada completamen-
te. Situándose sobre esta línea de equilibrio, “Evangelii Nuntiandi” 48121 
– que prefiere hablar de “piedad popular”122 – ve en ella una auténtica vía 
de evangelización, sobre todo para los sencillos y los pobres; evitando así 
toda condenación apriorística y elitista, invita a una plena valorización, 
tras una oportuna purificación de sus modalidades expresivas. 

•	 Particularmente vivo, en aquella época, era el problema de las llamadas 
“comunidades de base”. Entre el fin de los años sesenta y principios de 

120	La atención a las culturas por parte de EN e, incluso antes, por parte del Sínodo, 
es destacada por B. Seveso, Intenti d’azione, 126-130.

121	Se inspira explícitamente en EN 48 el dossier sobre la religiosidad popular pu-
blicado en Orientamenti Sociali 34 (1978) 153-211. Cfr. también: M. Puccinelli, 
Aspetti pastorali della religiosità popolare, 231-242; 495-508, y B. Scatassa (ed.), 
Emerografia sulla religiosità popolare, 509-519 (rica bibliografía internacional). 
Muy vivo el tema en América Latina: para la época de EN cfr. M. Arias Reyero, 
Religiosidad Popular en América Latina, en Medellín 2 (1976) 451-472. Para los 
años sucesivos: F. Labarga García, “La religiosidad popular”, en J. I. Saranyana 
(ed.), Teología en América Latina, vol. 3, El siglo de las teologías latinoamericanis-
tas (1899-2001), Iberoamericana, Madrid 2002, 393-441. Entre los textos más 
recientes sobre el tema: E. Salavatore – C. Torcivia, Quando a credere è il popolo. 
Tensioni e ricomposizioni di un’esperienza religiosa, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 
2019, el n. monográfico 2/2019 de Catechesi y las pp. monográficas de Itinerari di 
Ricerca Storica 34:1 (2020) 187-262.

122	Actualmente la reflexión teológico-pastoral parece orientada a preferir la expre-
sión fe popular; cfr. C. Torcivia (ed.), La fede popolare, Dehoniane, Bologna 2023.



380 Giuseppe Biancardi

los setenta las mismas aparecen “un poco por todas partes de la Iglesia” 
como constata “Evangelii Nuntiandi” en el largo n. 58 dedicado a estos 
grupos eclesiales. Pero su configuración resultaba muy diversificada. En 
algunos ambientes, tales comunidades se ubicaban en profunda sintonía 
con la iglesia local y universal. Los creyentes que participaban en ellas lo 
hacían por diversas motivaciones perfectamente compartibles: deseo de 
auténtica vida comunitaria; búsqueda de una dimensión más humana 
en las relaciones interpersonales; voluntad de un estudio comunitario 
y de asimilación de la Palabra de Dios; deseo de una celebración de los 
sacramentos más participada; compromiso de vivir una vida cristiana 
comunitaria a pesar de la carencia de sacerdote. Muy diversamente se 
presentaban otras comunidades, desarrolladas en actitud de contesta-
ción frente a la Iglesia “institucional”. Ellas se consideraban a sí mismas 
como comunidades carismáticas, expresión de la auténtica enseñanza 
evangélica en disputa con la Iglesia “oficial”, acusada de connivencia con 
el poder y el capital, y aún más, contestadas a nivel disciplinar, moral 
y dogmático. A las comunidades del primer grupo EN 58 les atribuye el 
calificativo de “eclesiales” (CEB), mientras que las segundas pueden tan 
sólo denominarse, con lenguaje estrictamente sociológico, “comunida-
des de base” (CB). Naturalmente es a las primeras a las que “Evangelii 
Nuntiandi” reconoce y valora, considerándolas como sujetos activos y 
pasivos de evangelización.

•	 Finalmente, se dirige una atención particular a la catequesis, porque si 
bien es cierto que “Evangelii nutiandi” sólo trata de ella marginalmente, 
es igualmente cierto que “su influjo ha sido decisivo en el proceso de 
renovación de la catequesis actual después del Concilio Vaticano II”123.

La exhortación apostólica se ocupa específicamente de catequesis 
en un solo punto (n. 44), pero con algunas expresiones significati-
vas. A la luz de la visión de evangelización asumida por el Sínodo, 
la catequesis se convierte en un momento del dinamismo global de 
la evangelización misma, o uno de sus procedimientos, que consiste 
en una presentación sistemática de los datos básicos del mensaje 
cristiano124. Pero el documento va más allá, especificando el propio 
análisis: subraya, en efecto, que la enseñanza catequística no tiene 
una pura finalidad de tipo intelectual, sino que sirve para formar 

123	G. Groppo, Evangelii Nuntiandi, 263.
124	Algunas consideraciones sobre el tema en A. Ilunga Nkulu, La catéchèse insérée 

dans la mission evangélisatrice de l’Église.



381Evangelii Nuntiandi. “Carta magna” de la evangelización, ayer y hoy

“hábitos de vida cristiana”. Además: “Evangelii Nuntiandi” parece 
hacer progresar la noción de catequesis, respecto a la expresada por 
el Directorio catequístico general de 1971, cuando incluye en ella:

•	 una inspiración catecumenal que la convierte no sólo en un instrumen-
to para la enseñanza del mensaje cristiano, sino más bien una introduc-
ción a la vida cristiana. Una catequesis, en definitiva, que pone los fun-
damentos y se convierte en iniciación: “las condiciones actuales hacen 
cada día más urgente la enseñanza catequética bajo la modalidad de un 
catecumenado para un gran número de jóvenes y adultos […]”125.

3. Conclusión

En síntesis, podemos decir que en la “Evangelii Nuntiadi”, mediante un 
lenguaje llano y sosegado, se anticipan de forma germinal posiciones 
valientes, pero al mismo tiempo equilibradas126 sobre temas que intere-
san específica o indirectamente también a toda la praxis catequística.

Algunas de estas posiciones no serán, por el momento, totalmente 
comprendidas. Es cuanto se puede constatar, por ejemplo, observando 
la modesta atención generalmente reservada por las revistas de cate-
quética a la “Evangelii Nuntiandi”; una escasa consideración debida 
quizás al hecho de que, en aquella época, demasiados carecían aún de 
la clara conciencia de que en adelante incluso los países de antigua 
cristiandad necesitan de una verdadera y propia evangelización mi-
sionera. Algunas incomprensiones proceden también del mundo de los 
misioneros, temerosos de que con la exhortación, el tradicional con-
cepto de “missio ad gentes” llegase a perder la propia especificidad127. 

Otras posiciones del documento serán retomadas y revisadas. Así, por 
no repetir cuanto ya se ha dicho ampliamente sobre la promoción 
humana, podemos quedarnos con el tema de la “missio ad gentes” y 
recordar que este concepto será reconsiderado y valorado nuevamen-

125	A. Gil García, “Documentos oficiales para la catequesis”, en V. M. Pedrosa – M. 
Navarro – R. Lázaro – J. Sastre (eds.), Nuevo Diccionario de Catequética, 2 vols., 
Madrid, San Pablo 1999, 675, que cita EN 44.

126	A. Gil García, Documentos oficiales para la catequesis, 675.
127	Cfr. J. Gevaert, L’Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 años después, 127-130.



382 Giuseppe Biancardi

te por la “Redemptoris misio” de Juan Pablo II (1990)128. Y en los docu-
mentos catequísticos posteriores, la catequesis, ubicada por “Evan-
gelii Nuntindi” en el contexto más bien general de la evangelización, 
será reubicada en el ámbito específico del ministerio de la Palabra129.

En cualquier caso – repitámoslo de nuevo – “Evangelii Nuntiandi” 
debe ser considerado “entre los grandes y significativos documentos 
que fueron publicados después del Concilio Vaticano II”130, y entre 
los pocos textos magistrales inspirados por un Sínodo que han teni-
do un impacto significativo en la vida de la Iglesia131. 

128	Cfr. J. Gevaert, L’Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 años después, 131-133; 140-
142; Congregazione per l’evangelizzazione dei popoli – Pontificia Università Ur-
baniana, A dieci anni dall’Enciclica Redemptoris Missio, Urbaniana University 
Press, Roma 2001.

129	Cfr. J. Gevaert, L’Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 anni dopo, 133-135.
130	J. Gevaert, L’Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 anni dopo, 136.
131	 Cfr. también ibid., J. Gevaert, L’Evangelii Nuntiandi” di Paolo VI, 25 anni dopo, 

125-126. Una visión sintética de todo el debate desarrollado tras el Sínodo y EN 
en el tema de evangelización se halla en J. Saraiva Martins, “Nuovo concetto di 
evangelizzazione secondo il Sinodo e la Evangelii Nuntiandi”, en E. Testa et al. 
(eds.), L’annuncio del Vangelo oggi, 59-88. Sobre otros pronunciamientos de Pablo 
VI sobre instrucción religiosa, catequesis, educación cristiana, ver: Paolo VI, 
L’evangelizzazione. Discorsi e interventi, Istituto Paolo VI - Roma, Studium, Brescia 
1995; U. Gianetto, “Aspetti e problemi dell’educazione cristiana in atto”, en N. 
Galli (ed.), L’educazione cristiana negli insegnamenti degli ultimi pontefici. Da Pio XI 
a Giovanni Paolo II, Vita e Pensiero, Milano 1992, 63-107, 86-95; L. Vaccaro-G. 
Adornato (eds.), L’evangelizzazione compito e missione della Chiesa. Trentennale della 
morte di Paolo VI, Milano, Centro Ambrosiano 2009; R. Papetti (ed.), La trasmis-
sione della fede. L’impegno di Paolo VI. Colloquio internazionale di studio. Brescia, 
28-29-30 septiembre 2007, Brescia, Istituto Paolo VI - Studium Roma 2009. 



Educar a través del conflicto.  
Claves para la mediación a la luz del Evangelio

Isaac Moreno-Sanz1 
Héctor Manuel Sánchez-Durán2

Resumen

El presente estudio propone una mirada al conflicto dentro del ámbito educativo, 
presentando algunas pistas desde el modelo de la mediación para la resolución de 
las situaciones conflictivas. A partir de ahí, se realiza un recorrido por la propuesta 
de Jesús de Nazaret, ofreciendo algunas claves necesarias para la educación religio-
sa desde la mirada y la escucha a la luz de los evangelios sinópticos. Finalmente, se 
exponen algunas observaciones conclusivas y caminos abiertos para poder educar 
a través del conflicto. 

Palabras clave

conflicto, mediación, educación religiosa, Jesús de Nazaret, evangelios sinópticos.

1	 Instituto Teológico San Leandro, Huelva (España). morenosanz@itsanleandro.es
2	 Instituto Teológico San Leandro, Huelva (España). hectorm.sanchez@itsanleandro.es

Sinite 199 (2025) 383-404
ISSN (impreso): 0210-5225 
ISSN (digital): 2792-1875
10.37382/sinite.v66i199.2856


